

الدكتور إبراهيم هلال

# الفلسفة والدين في التصوف الإسلامي





الفلسفة والدين  
في التصوف الإسلامي

# الكتاب: الفلسفة والدين في التصوف الإسلامي

الكاتب: د. إبراهيم هلال

تقديم وتعليق: قسم الدراسات والبحوث في دار نور

© جميع الحقوق محفوظة 2009

ISBN 978-9933-9048-6-9



دار نور

للإذاعة والتلفزيون والتثقيف

5658 دمشق - سوريا - ص. ب

هاتف: 0096315715430

00963157198420

فاكس: 00963157198425

00963933329555 جوال:

E-MAIL: [NOURPUBLISHING@GMAIL.COM](mailto:NOURPUBLISHING@GMAIL.COM)



دار العرب

للإذاعة والتلفزيون والتثقيف

دمشق - سوريا - حلبوني الجادة الرئيسية

هاتف: 00963112247432

009631123485245

فاكس: 009631123485246

00963933406321 جوال:

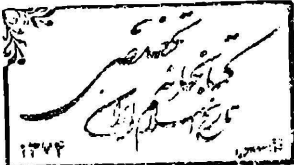
E-MAIL: [daralaraab@yahoo.com](mailto:daralaraab@yahoo.com)

د. إبراهيم هلال



shiabooks.net  
mktba.net رابط بديل

# الفلسفة والدين في التصوف الإسلامي



تقديم وتعليق  
قسم الدراسات والبحوث في دار نور



دار نور (لله درست في النشر والطباعة)

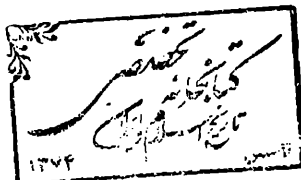


دار العرب

## إهداه

إلى من قيد التصوف في هذا العصر الحديث بقيد الكتاب والسنة.  
إلى أستاذ الفاضل الأستاذ الدكتور أبو الوفا التفتازاني أهدي هذا  
الكتاب تحية ود وتقدير.

د إبراهيم هلال





## مقدمة أولى

١٩٧٤

يمكن اعتبار الحسن البصري أول متصوف في الإسلام، والذي من دروسه نشأت عقيدة المعتزلة، وقولهم في القرآن وتأويله، وعندما يتكلم عن الجبر والاختيار، كان يقول: «إن العبد قادر على خلق أعماله من خير وشر، وهو مستحق العقاب والثواب لأن الله عادل». وقد صرَّح لواصل بن عطاء أن يعتزل عن الناس، فعرف أتباعه واصل بالمعزلة.

لبس الحسن البصري خرقه التصوف، وكانت الغاية من لبس المخرقة، لبس التقوى ظاهراً وباطناً. وكان الحسن يوصي مربيه بالسرية والكتمان. يرى البعض أن حالة التصوف كانت بسبب الوضع السائد آنذاك، كتعير عن حالة من اليأس والقنوط التي أصابت الأمة.

يقول لويس ماسينيون: «إن كلمة صوفي ظهرت في الكوفة في النصف الثاني من القرن الثامن». ولكن الطوسي ينكر على الكوفيين أو البغداديين إحداث كلمة (صوفي)، ويقول إنها كانت معروفة منذ أيام الحسن البصري، وقد استعملها حين قال: «رأيت صوفياً في الطواف، فأعطيته شيئاً فلم يأخذ»، وقال: «معي أربعة دوافن تكفيني».

اختلف الباحثون حول تحديد سمات شخصية رابعة العدوية، التي قيل إنها أسست التصوف الإسلامي، واختلفوا أيضاً حول تاريخ ولادتها والظروف والأحداث التي أحاطت بها، فبدت حياتها أقرب إلى الأسطورة.

يقول يوسف سامي اليوسف في كتابه (مقالات صوفية): «ما هو معلوم أن التصوف العربي قد بدأ في العراق إثر انهيار الدولة الأموية سنة ٧٥٠ م. وقد بذلك في العراق جهود ليست بالطفيفة من أجل تربية التصوف قبل رابعة العدوية التي جنحت إلى الارتفاع بالأمور الدينية من المستوى الحسي إلى المستوى المجرد. وهذا مبدأ تأثر به البسطامي فيما بعد. ولكن يجدر القول بأن تلك المرأة هي التي أسست الصوفية، لأنها كتبت أول نص صوفي في اللغة العربية. وليس غريباً أن يكون هذا النص الأول شعراً، إذ إن الثقافة العربية هي ثقافة شعر قبل أن تكون ثقافة نثر».

هكذا كانت رابعة أول من نقل التصوف الإسلامي خطوة إلى الأمام متوجلة في العلم الإلهي، وفي الفلسفة الأفلوطينية المحدثة، واستعاضت بالحب عن الخوف وبالرجاء في رؤية النور العلوية.

منذ منتصف القرن الثالث الهجري ظهرت في المدن طبقات الصوفية، وهم أناس يلبسون ثياباً من الخرق الصوفية البيضاء، ويعزلون الناس لتميزهم عن غيرهم. وذهب البيروني إلى أن كلمة الصوفي جاءت من الكلمة اليونانية *Sophya* أي الحكمة. بينما ذهب الصوفي إلى التماس لذاته وسعادته في محبة الله والابتعاد عن الدنيا.

ظهرت طبقات من العلماء والوراقين، والزهاد والتصوفة، وكان منهم الحسن بن منصور الحلاج، ولد في عام ٨٥٨م، في قرية طور شمال شرقى بلدة بيضاء في جنوب إيران.

ذاعت شهرة الحلاج في البلاد، وكانوا يكتابونه من خراسان بأبي عبد الله الزاهد، ومن الأحوال بالشيخ حلاج الأسرار، ومن البصرة بالمخبر، وفي بغداد يطلق عليه أتباعه (المصطلم). وعندما شاع أمره وذاع صيته هرب إلى الحجاز ومكث في مكة سنتين، وعارضه فقهاء الحجاز، فعاد إلى بغداد ودخلها سنة ٩٠٩م واستقبلته الناس في بغداد بالتهليل.

وللحلاج في الحب الإلهي ثروة لا تبدها ثروة شاعر صوفي آخر في القرن الثالث، ويتناول الحلاج في قصائده ومقطوعاته التي أنشأها في الحب الإلهي وصف حبه، وأثار ذلك الحب ونتائجها، في أسلوب تبدو فيه شخصية الحلاج المتفاني في حبه واضحة جلية.

سَكَتَ قَلْبِي وَفِيهِ مِنْكَ أَسْرَارٌ      فَلَتَهِنَكَ الدَّارُ بَلْ فَلَتَهِنَكَ الْجَارُ  
    مَا فِيهِ غَيْرُكَ مِنْ سِرٍّ عَلِمْتُ بِهِ      فَإِنْظُرْ بِعِينِكَ هَلْ فِي الدَّارِ دِيَارُ  
    وَلَيْلَةَ الْمَهْرِ إِنْ طَالَتْ وَإِنْ فَصُرَّتْ      لَمْؤْسِي أَمَلٍ فِيهِ وَتَذَكَّارٌ  
    إِنِّي لِرَاضِي بِمَا يُرْضِيكَ مِنْ تَلْفِي      يَا قَاتِلِي وَلِمَا تَخْتَارُ أَخْتَارٌ<sup>(١)</sup>

آثر الحلاج التصريح على الرمز، وهذا يرجع إلى طبيعة الحلاج وشخصيته، تلك الشخصية الشائرة الموثبة إلى التجديد، المحتقرة للتقليد، ومن شأن هذه الشخصية أن تعبّر عن آرائها في أسلوب صريح لا مواربة فيه، ولذلك قال هنري لامانس: "إن أسلوب الحلاج في الحب مجرد من المظاهر المادية، فهو لا يستعمل الطريقة الرمزية التي تتخذ شكلًا من أشكال الحب الدنيوي". يفرق الحلاج بين الإيمان والعلم، ويقسم العلم إلى نوعين: موهوب ومكتسب، والأول هو المعرفة، والثاني العلم الظاهر الذي يطلبه عامة الناس.

(١) الديوان: مقطعة رقم (٢٣).

قال الحلاج بالاتحاد الذي يتم بين الرائي والمرئي فيصبحا شيئاً واحداً، وفي هذه الحالة يعبر كل واحد من عنصري الاتحاد بضمير المتكلم. والاتحاد عند الصوفية غير مبني على النظر العقلي، بل هو حالة ذوقية تسيطر على التصوف فيشعر بالوحدة مع الله أو مع الله والأشياء ويرى الجميع شيئاً واحداً.

تحقق الحلاج بهذه الحالة التي ينفي فيها الصوفي عن نفسه تحت وطأة الشعور بالاتحاد، فتكلم عن الله بضمير المفرد المتكلم، وهذا ما يعبر عنه عند الصوفية بالشطح، وفي بحر هذه الحالة الراخراخ نطق الحلاج بقوله: (أنا الحق) ورأى أن رجوعه عن هذه الدعوة في حالة صحوه يسقطه من بساطة الفتوة، فاقتدى يابليس وفرعون وقال: فصاحبي وأستاذي إبليس وفرعون، وابليس هدد بالنار وما رجع عن دعواه، ولم يقر بالواسطة البتة وهذه الدعوة كما نطق بها الحلاج ثرأ نطق بها شرعاً فقال:

لَسْتُ بِالْتَّوْحِيدِ أَهُو  
غَرَّ أَنِي عَنْهُ أَسْهُو  
وَصَحِيقُ أَنِي هُوَ<sup>(١)</sup>

وقال:

أَنَا مَنْ أَهْوَى وَمَنْ أَهْوَى أَنَا  
فَإِذَا أَبْصَرْتَنِي أَبْصَرْتَنَا<sup>(٢)</sup>

فقول الحلاج إذن (أنا الحق) وقوله (أنا من أهوى) ليس كقول البسطامي (أنا هو)؛ لأن البسطامي يشعر بالاتحاد، وأما الحلاج فيقول بالحلول، ولذلك يوضح قوله (أنا الحق) في مقطعة أخرى فيقول:

أَنَا سُرُّ الْحَقِّ مَا الْحَقُّ أَنَا

أي أنه قد حل فيه عنصر إلهي فهو حق، ولكنه ليس الحق بذاته لأنه لا يرى امتزاج عنصري الاتحاد الذي يتم بين المحب محبوبه.

وَلَوْلَاكَ لَا هُوَ يَخْرُجُ مِنَ الصِّدْقِ

دَخَلْتُ بِنَاسْوَيْتِ لَدَيْكَ الْحَلْقِ

(١) الديوان: المقطعة رقم (٦٧).

(٢) الديوان: المقطعة رقم (٥٧).

(٣) الطواصين، ص ١٨٤.

فَتَاهُوا وَضَلُّوا وَأَحْتَجَتْ عَنِ الْخَلْقِ  
وَطُورًا عَنِ الْأَبْصَارِ تَغْرِبُ فِي الشَّرْقِ

ظَهَرَتِ الْخَلْقِ وَالْبَسْتَ لِفِتَيَةٍ  
فَتَظَهَرُ لِلْأَلْبَابِ فِي الْقُرْبِ تِسَارَةٍ

وقوله:

سِرْ سَنَا لَا هَوَّتِهِ الثَّاقِبِ  
فِي صُورَةِ الْأَكْيَلِ وَالشَّارِبِ  
كَلْحَظَةِ الْحَاجِبِ بِالْحَاجِبِ

سُبْحَانَ مَنْ أَظْهَرَ نَاسَوَةَ  
ثُمَّ بَدَا فِي خَلْقِهِ ظَاهِرًا  
حَتَّى لَقِدْ عَانَتْ خَلْقَهُ

بعد الخلاج أول صوفي مسلم قال بنظرية (النور المحمدي)، التي تؤمن بقدم نور النبي محمد، وتجعله مصدر الخلق جميماً، فعنه صدرت الموجودات، ومن نوره ظهرت أنوار النبوات، وما سائر الأنبياء إلا صور من ذلك النور الأزلية. ويقول الخلاج في طاسين (السراج): "أنوار النبوة من نوره بزرت، وأنوارهم من نوره ظهرت، وليس في الأنوار نور وأنور وأظهر وأقدم من القديم، سوى نور صاحب الكرم، همه سبق الهمم، وجوده سبق العدم، واسمها سبق القلم، لأنه كان قبل الأمم" ثم قال "الحق به وبه الحقيقة، هو الأول في الوصلة، هو الآخر في النبوة، والباطن بالحقيقة، والظاهر بالمعرفة".

تطورت نظرية (النور المحمدي) على أيدي الصوفية في العهود اللاحقة، ولكنها أخذت تسميات أخرى مثل (الإنسان الكامل) أو (القطب)، والخلاج متأثر في هذه النظرية بعناصر أجنبية، فالعنصر المسيحي فيها ظاهر، والنظرية ليست مسيحية الأصل، ولكنها يونانية نقلت إلى المسيحية، ثم نقلها الخلاج إلى التصوف كما نقلها غيره إلى العقائد الأخرى.

فَتَكَرُّتْ فِي الْأَدِيَانِ جِدَّ مُحَقَّقٌ  
فَالْفَيْهَا أَصْلًا لَهُ شَعْبٌ جَمَّا

فَلَا تَطْلُبَنِ لِلْمَرْءِ دِينًا فَإِلَّا  
يَصُدُّ عَنِ الْأَصْلِ الْوَثِيقِ وَإِلَّا  
يُطَلَّبَهُ أَصْلٌ يُبَرُّ عِنْدَهُ

أطلق الخلاج مجموعة من الآراء التي دفعت إلى تكفيره واتهامه بالزندة، فمثلاً يعتبر إبليس قدوة له في الفتوى، لأنه رفض السجود وهدد بالنار ولم يتراجع، ولو سجد لسقط من بساط الفتوى، هذا الموقف من إبليس في المعرفة والفتوى اقتدى الخلاج به فلم يرجع عن دعواه (أنا الحق)

وقال: «إن قتلت أو صلبت أو قطعت يداي أو رجلاي ما رجعت عن دعواي». وفعلاً فقد قتل الحلاج وصلب، ولم يرجع عن دعواه.

وفي شعر الحلاج ألفاظ غير مفهومة المعنى تبدو وكأنها طلاسم، وهو شخصية غريبة في كثيرة من أطوارها وتصوفاتها، وقد انطبعت هذه الغرابة في شعره. وقد استعمل الحلاج اصطلاحات غير ذاتية بين الصوفية، مما زاد في غموض المعنى وفتح قراءات وتأويلات كثيرة.

جدد الحلاج في الموضوعات الصوفية، وكان تجديده يتلخص في: الاستفاضة فيما طرقه غيره من موضوعات، وإثارة موضوعات لم يسبقه إليها أحد من صوفية عصره. فقد ترك الحلاج كماً كبيراً في موضوع الحب الإلهي، ومن ثم ترك ثروة شعرية هائلة في موضوعات الاتحاد والخلول والنور الحمدي ووحدة الأديان ومذهب الجبر، وهي موضوعات لم يتطرق إليها أحد.

على أثر مقتل الحلاج، دخل التصوف كهف الدعوات السرية، واختلط بالفلسفة الأفلاطونية المحدثة، وصار علم التوحيد أقرب إلى الفقه الباطني (طريق الحقيقة). ولكن فقهاء الشريعة ومنهم فقهاء الحنابلة يقولون: «إن في الصوفية مدخلًا للدجالين والباطنية والملحدين، اخذوها وسيلة لتحريف الدين وإضلال المسلمين وإفساد المجتمع ونشر الإباحية». ولكن بعض الفقهاء المعتدلين قالوا: «في كل جيل وعصر من ينفون عن هذا الدين المغالين واتحالف المبطلين وتأويل الجاهلين إلى التزكية الخالصة من شوائب الفلسفة إلى الإحسان وفقه الباطن وهؤلاء هم أهل التصوف الحق، وبذلك لم يكن التصوف إلا التعليم».

صعد نجم شهاب الدين السهوروبي، صاحب الفلسفة الإشراقية أو علم التصوف العرفاني، القائم على الفكر الأفلاطوني المحدث، كأحد أقطاب الصوفية في القرن السادس الهجري، ويقول السهوروبي: «قيبح بطال الحكمة أن لا يجتهد ولا يطلب الطرق الموصلة. فإذا طلبت واجهت لا تلبث زماناً طويلاً إلا وتأتيك البارقة النورانية».

ومع صعود ابن عربي في أواخر القرن السادس الهجري، كان التصوف الإسلامي قد اجتاز مسافة طويلة. وكان منهجه مركباً من عناصر شديدة التباين والتنوع، إذ إن الرجل كان ينبع من ينابيع لا حصر لها، شأنه في ذلك شأن كل مفكر كبير. لقد استفاد ابن عربي من كل التراث العربي السابق له، ومن الفلسفة اليونانية. وبذلك فقد ضم منهجه جميع المناهج السابقة، ومن خلاله حول مذهب وحدة الوجود إلى نظرية قائمة بذاتها، فكان إضافة إلى تاريخ الفلسفة. وفضلاً عن ذلك «فإن الشيخ الأكبر قد عرض هذه النظرية ضمن نسيج جدلی شديد الحيوية،

كما نقلها من ميدان التجريد الذهني إلى مناخ دافئ، من شأنه أن يمزج الفكر بالوجودان، أو الذهن بالذوق، ولا سيما برعشة الحب الذي هو حاجة ماسة لهذا المذهب الكوني».

الصوفية هجرة من الخارج إلى الداخل، وهي نزعمة حرية، أو «النزعة الوحيدة الممكنة باتجاه الحرية الأصلية، التي يسعى إليها الإنسان كي يكف عن كونه عبداً تسترق الأشياء». إنها لحظة التزوح من الظاهر إلى الباطن، وترك لكل ما يعيق الإنسان عن تحقيق وجوده، واستلابه من قبل الأشياء. إذًا، هي الرفض المتصاعد لتشيء الإنسان.

❖❖❖

لم يدرس ابن سينا كما يستحق عربياً، فقد وصفه جورج ساتون بأنه «ظاهره فكرية عظيمة، ربما لا يجد من يساويه في ذكائه أو نشاطه الإنتاجي. وإن فكر ابن سينا يشكل المثل الأعلى للفلسفة في القرون الوسطى». وفي رأي دي بور، فقد «كان تأثير ابن سينا في الفلسفة المسيحية في العصور الوسطى عظيم الشأن، واعتبر في المقام كأرسطو». أما أوبرفيل فيرى «أن ابن سينا اشتهر في العصور الوسطى، وتردد اسمه على كل شفة ولسان، ولقد كانت قيمته قيمة مفكر ملأ عصره.. وكان من كبار عظماء الإنسانية على الإطلاق».

تألف السينوية من نظريتين متكاملتين من حيث الموضع (الله/ العالم، الإنسان/ الله)، ييد أن هاتين النظريتين مترافقتان من حيث المنهج (المنهج الجدللي في المحور الأول، والمنهج الغنوسي الإشراقي في المحور الثاني).

قسم ابن سينا الموجودات إلى صفين: موجودات تدرك بالحس، وأخرى لا تدرك إلا بالعقل. أي أن الوجود وجودان: وجود في الأعيان (محسوس)، ووجود في الأذهان (معقول). ويفرق ابن سينا بين ماهية الشيء وهويته، إذ يرى أن ماهية شيء من الأشياء هي وجوده الذهني، أما هويته فهي وجوده الخارجي. هذا الوجود الخارجي، يكون أسبق بالنسبة إلى معرفتنا، لأنه أول ما يعطى لنا، ثم نبدأ فيما بعد بتبيين حقيقته، أي ماهيتها. وإذا نظرنا إلى شيء ما من جهة حضوره الذهني كفكرة، باعتباره إمكانية فحسب، وبدأنا نقاش عن احتمال وجوده في الخارج، فإن ماهيته حينئذ تكون أسبق لوجوده، بالنسبة إلى معرفتنا. إذًا، فأسبقية أحد هما على الآخر، إنما تكون في الذهن فقط.

أراد ابن سينا أن يرهن على صحة المذهب الغنوسي في النفس، باعتبارها جوهراً روحانياً مستقلأً عن البدن. ويقول في ذلك: «هذا هو رأي الحكماء الإلهيين والعلماء الربانيين ووافقهم

في ذلك جماعة من أرباب الرياضة وأصحاب المكافحة، فإنهم شاهدوا جواهر أنفسهم عند انسلاخها عن أجسادهم واتصالهم بالأنوار الإلهية.

النفس عند ابن سينا مبادنة للبدن، ومستقلة عنه، ذلك لأنه لما كانت النفس غير البدن وكانت في غير حاجة إليه في وجودها، فهي مستقلة بنفسها عنه. أما البدن فهو بالعكس من ذلك، حيث لا يمكنه أن يوجد بدونها، فهي، كما ييرهن ابن سينا، أصل القوى المحركة والمدركة في البدن.

وفي شرح طبيعة العلاقة بين النفس والبدن، يتبني ابن سينا نظرية أفلاطون ونظرية أرسطو معاً، رغم التعارض القائم بينهما. إذ يقول أفلاطون أن علاقة النفس بالبدن هي علاقة الريان بالسفينة. ويقول أرسطو أن علاقتهما هي علاقة الصورة بال المادة. ويخلص ابن سينا، إلى توليفة تقول بجواهرية النفس وروحانيتها، أي أنها جوهر روحاني فاض على البدن، وتقول أيضاً بأن ذلك الجوهر أفضله العقل الفعال واهب الصورة على الجسم المستعد لقبوله ليكون صورة له. وحسب تعبير ابن سينا فإن «النفس جوهر وصورة في آن معاً: جوهر في حد ذاته، وصورة من حيث صلتها بالجسم»، صورة يفيضها العقل الفعال على الجسم ليكون قالباً لها، تتخذه آلة في اكتساب المعارف والعلوم، ل تستكمم جواهريتها وتستعد للرجوع إلى عالمها الأصلي، السماوي.

اهتم ابن سينا بالحب والتصوف في مقالاته عن الطبيعة والحب، وهو يعرف الحب كالتالي «الحب الحقيقي هو البحث والرغبة فيمن هو طيب جميل ومناسب حقيقة»، لهذا فإن الحب وبالتالي بحث عن الكمال، وبالتالي عما هو خير. الحب هو أن تجد الخير والكمال وتحتفظ بهما. والحب عند ابن سينا لا يشمل الكائنات الحية فقط، بل كل شيء. وأعلى درجات الحب، ليس في جماله، بل في خيره، والخير يحب الخير، والحب الأعلى والأول هو حب الله. ثم ينتقل إلى الوجه الجميل، فحب الوجه الجميل يأخذ قوته من قوة الإنسان والحيوان، ففي الإنسان نجد أن حب وجه من الوجوه يعكس الجمال الإلهي، وهو علامة على الحظ السعيد، ووسيلة للتقرب إلى الله.

إن الحب الكامل هو حب الخير المطلق، أو العشق الإلهي، يمكن القول إن مفهوم ابن سينا للحب أدى به إلى فلسفة التصوف، ييد أن متعة العقل عنده تتفوق على كل متعة الأخرى، وتطفو بقوه، ويشجع تنويع المعرفة كبار المفكرين ليطلقوا عليه ألقاباً كثيرة: حجة الحق، شرف الملك، الشيخ الرئيس، الحكيم، الدستور، المعلم الثالث، الوزير.

❖❖❖

ما التصوف؟ ومن هم المتصوفة الكبار في تاريخنا العربي؟

التصوف - حسب الموسوعة الفلسفية العربية - «طريقة معينة في السلوك، يتخذها الإنسان لتحقيق كماله الأخلاقي، والاتصال بمن أسمى، وعرفانه بالحقيقة، وتحقيق سعادته الروحية. والتصوف مشترك بين ديانات وفلسفات وحضارات متباينة في عصور مختلفة، ومن الطبيعي أن يعبر كل صوفي عن تجربته في إطار ما يسود مجتمعه من عقائد وأفكار، ويختضع تعيره عنها أيضاً لما يسود عصره من أضمحلال أو ازدهار».

اختلف الباحثون، والمستشرقون على وجه الخصوص، في مصدر التصوف الإسلامي، فقال البعض إنه يعود إلى مصدر فارسي، ورده البعض الآخر إلى مصدر مسيحي، ورأى آخرون أن مصدره يوناني، أما الآخرون أنه مأخوذ من الفلسفات الهندية. ويرى سبنسر ترمندهام «أن التصوف الإسلامي تطور طبيعي داخل حدود الإسلام، ولا يمت - إلا بصلة طفيفة - لمصادر غير إسلامية، مع أنه تلقى إشعاعات من الحياة الصوفية الزهدية للمسيحية الشرقية وفكراها، وبالتالي فإن نظاماً صوفياً واسعاً ومتطوراً قد تكون في الإسلام. ومهما كان الدين الذي يدين به للأفلاطونية المحدثة أو الغنوصية أو التصوف المسيحي، فإنه ينبغي علينا أن ننظر إليه بحق، كما نظر إليه الصوفية أنفسهم، على أنه النظرية الباطنة في الإسلام والسر الذي تضمنه القرآن».

يقول نيكولسون: «وما يحملنا على الجزم بوجود أثر الفلسفة اليونانية في التصوف الإسلامي، أن نظرية "المعرفة" فيه ظهرت في غرب آسيا ومصر في بلاد تأصلت فيها الثقافة اليونانية أحقاً طويلاً، وكان بعض المبرزين في الكلام فيها من أصل غير عربي، وسأكفي هنا بذكر "المعرفة" كمثال واحد يوضح ما ذكرناه، فإن ما يسميه الصوفية المعرفة بالله، ويعتبرونه من أخص صفاتهم، يراد في اللغة اليونانية كلمة "جنوسيس" التي معناها العلم بلا واسطة، الناشئ عن الكشف والشهود. وقد عرفها هذا التعريف كثير من صوفية القرن الثالث».

وحول أصل الكلمة (تصوف)، يقول الكتاني إن التصوف خلق، فمن زاد عليك في الخلق زاد عليك في الصفاء.

الصوفي اصطلاح يطلق على أهل التصوف، وقد اختلف الباحثون في أصل الكلمة صوفية، فهناك من يقول: إن أصل الكلمة من "صوف" و"صوفس" و"صفاء" و"صفوة"، كنایة عن روح التدين فأطلقوا كلمة "صوفي"؛ ويقول آخرون إنها نابعة من "سوفان" و"سوفانة" و"صفة".

قيل إن كلمة "الصوفي" مشتقة من "الصف". وادعى البعض أن كلمة "الصوفي" آتية من "صوفس" باللغة اليونانية أو من "سوفيا" التي تعني "الحكمة" باللغة الإغريقية.

ويرى الكاتب يوسف سامي يوسف في كتابه مقدمة التفري، حول كلمة الصوفية، أن «الامر اوضح من أن يشير أي خلاف. ولقد ارتكبت أغلاط كثيرة في هذا المضمار، ولعل أكبر هذه الأغلاط أن تكون تلك التي ارتكبها أولئك الذين زعموا بأن كلمة «الصوفية» إنما اشتقت من كلمة (صوفيا)، وهي لفظة يونانية معناها الحكمة. ومن المعتدل أن يكون العكس هو الصحيح، أقصد أن تكون كلمة (صوفيا) هذه قد أخذت من مصدر شرقي ما، وربما من بابل أو من مصر حسراً، إذ للحق أن الصوفية أقدم من اليونان بكثير. وأيًّا كان جوهر الشأن، فإن كلمة (الصوفية) مشتقة من لفظة (الصوف)، دون أدني لبس. ولقد تبَّه بعض القدماء من الصوفيين إلى هذا الأمر وذكروا ذلك صراحة في بعض الأحيان، فقال السهروردي البغدادي في «عوارف المعرف»: إنهم سموا صوفية نسبة إلى اللبسة، لأنهم اختاروا لبس الصوف، لكونه أرفع، وأنه كان لباس الأنبياء عليهم السلام».

واشتهرت لدى أرباب التصوف أن الصوفي: يعني «السالك إلى الحق» الذي بلغ حدّ الصفاء من حيث الحياة القلبية وعالمه الداخلي. والصوفي أيضاً يعني «رجل الحق» الذي لا ادعاء له، تفضل الحق سبحانه باختياره وانتقاءه لنفسه، وصفاه من كدر النفس فصافاه.

يقال إن أول من لُقب بـ«الصوفي» في التاريخ الإسلامي هو الزاهد الكبير أبو هاشم الكوفي، والذي توفي في سنة ١٥٠ هجرية، لذا يصح أن نقول إن كلمة «الصوفي» ظهرت في العصر الثاني للهجرة. ويقول سفيان الثوري: «لولا أبو هاشم ما عرفت دقيق الرياء».

إن غاية التصوف من حيث المطلق، هي ربط القلب بالحق. وقد ترَّنَّم الصوفيون الحقيقيون على طول التاريخ بـ«حسن الخلق» وـ«الأدب».

يقول الإمام القشيري عند ذكره الصوفيين الذين سلكوا به في الحياة الروحية باختصار: «إن المسلمين بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، لم يتَّسَّمُ أفالصلهم في عصرهم بتسمية سوى صحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم، إذ لا فضيلة فوقها، فقيل لهم الصحابة. ولما أدرك العصر الثاني سُمِّيَّ منْ صحب الصحابة التابعين، ورأوا ذلك أشرف سِمة. ثم قيل لمن بعدهم: أتباع التابعين».

وفي الحقيقة فقد عُدَّ التصوف من حيث مبدأ ظهوره ومن حيث مثوله، أنه: علم حقيقة القلب، علم ما وراء الأشياء، علم الأسرار الكامنة في خبايا الوجود. والصوفي هو تلميذ هذا العلم، وفارس ميدانه لبلوغ نهاية هذا الطريق، يسير طوال عمره نحو الأفق المثالي لكل إنسان، ألا وهو الإنسان الكامل. إنه سفر لا نهائي، بقصد الوصول إلى اللامتناهي، وسير متواصل بعزم

لا يشي، من دون انتظار الجزاء. هذا هو التصوف الحقيقي، والصوفي هو البطل العظيم والممثل المحظوظ لهذا المضمون.

ينقسم الصوفيون إلى مجموعتين رئيسيتين:

الأولى: المطلقون في مدار العلم بمحاجة عن الوصال بأجنحة المعرفة.

والآخرى: السالكون لتحرى الذوق والوجود والكشف فحسب.

قال العالمة ابن خلدون في مقدمته أن علم التصوف هو حادث في الملة رغم أن طريقة هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة، أصلها العكوف على العبادة، والانقطاع إلى الله تعالى والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها ..، وتابع: "لما فشا الإقبال على الدنيا في القرن الثاني الهجري، وجذب الناس إلى الدنيا، اختص المقلدون على العبادة باسم الصوفية والتصوفة .. ويحتاج المريد إلى محاسبة النفس في أعماله كلها وينظر في حقائقها ..".

من هذا الكلام نجد أن التصوف الإسلامي في جوهره الحقيقي هو إخلاص التعبد لله، والانقطاع إلى التأمل وترك الحياة وزخرفها. ويرى الغزالي في (المنقد من الضلال) أن الصوفية هم السالكون لطريق الله، وأن سيرهم وسيرتهم أحسن السير وطريقهم أصوب الطرق وأخلاقهم أذكي الأخلاق، لأن جميع حركاتهم وسكناتهم مقتبسة من نور النبوة، الذي ليس وراءه نور - على وجه الأرض - يستضاء به ..".

❖❖❖

تأتي رابعة العدوية كإحدى أعمدة الصوفية الكبار في التاريخ الإسلامي، ويمكن أن تعد مبتدئة النص الصوفي العربي، وزودت الصوفية بمقولة الحب الإلهي الذي يفضي إلى كشف الحجب.

عاشت رابعة في فجر الانبعاث العلمي الإسلامي، حيث بلغت موجة الفتح الإسلامي غايتها في القرن الأول الهجري. جاءت رابعة ومدرستها لتحول الزهد إلى محبة، والرهبة إلى خشية، والعقيدة إلى بساطة، والفقه إلى تعبد وأخلاق. وأرست هذه المتصوفة قواعد الحب الإلهي، وهو الحب الذي يملأ الكون بكل ما فيه، وتعد رابعة كما يقول صهيب الرومي في كتابه (التصوف الإسلامي): «أستاذ علم النفس الصوفي بلا منازع، إذ عرفت النفس البشرية وطبيعتها وعوامل اعتلالها وعوامل شقائصها إذا مرضت، وعوامل صفاتها ونقائص معدنها ومراحلها، وذلك عن طريق المنهج الذي وضعته مدرستها».

تقول رابعة العدوية:

أحبك حبين: حب الهوى وجهاً لأنك أهل لذاكا  
فاما الذي هو حب الهوى فشغلي بذكرك عن سواكما  
واما الذي أنت أهل له فكشكفك للحجب حتى أراكا  
فلا الحمد في ذا ولا ذاك لي ولكن الحمد في ذا وذاكما  
سألها سفيان الثوري مرة: ما حقيقة إيمانك يا رابعة؟ فقالت: ما عبدهه خوفاً من ناره، ولا  
حباً في جنته، فأكون كالأخير السوء، بل عبدهه حباً وشوقاً له. وهي تقول - نفلاً عن العطار -  
: «إلهي، إن كنتْ عبديك من خوف النار فأحرقني في النار، أو طمعاً في الجنة فحرّمها علىيّ.  
وإن كنتْ لا أعبديك إلا من أجلك فلا تخربني مشاهدة وجهك».

اشتهر، بالإضافة إلى رابعة، أبو القاسم شرف الدين عمر بن الفارض الملقب (سلطان  
العاشقين). وقد كتب شعره في الحب الإلهي، واشتهر بقصيدة (الثانية الكبرى) تر فيها آراءه في  
ثوب رمزي غامض، ومنها:

وكنتْ بها صباً فلما تركتْ ما أريده أرادتني لها وأحببتْ  
فصرتْ حبيباً بل عبأً لنفسه وليس كقول مرجسي حبيبي  
يجمع مؤرخو الصوفية على أن ابن عربي بلغ بثراه ذروة التفكير الصوفي، حتى إن نيكلسون  
يعتبره أعظم متصوف في الإسلام، ولقد لقب بـ(شيخ مشايخ الصوفية) وـ(الكبير الأحمر) ويقول  
عنه أبو العلا العفيفي في تقاديمه لكتاب فصوص الحكم: «وليس ما خلفه شعراء الفرس من تراث  
شعري صوفي رائع سوى صدى لتلك المعاني التي ابتكرها صاحب الفصوص وورثتها عنه  
العقلية الفارسية وأبدعها في تصويرها وفي أساليب التعبير عنها»، وقال عنه براون: «وليس في  
الإسلام صوفي كان له ولتايله من الأثر ما كان لابن عربي، مع أنه لم يدرس بعد دراسة وافية  
حتى في أوروبا. ويكتفي ابن عربي فخراً أنه أثر في صوفي العرب والفرس تأثيراً كبيراً».  
وبالإضافة إلى ذلك، فإن ابن عربي هو أعظم مؤلفي الصوفية، فتأيله لا تقل عن مئة  
وخمسين، وهي كلها في فن التصوف.

لم تظهر فكرة وحدة الوجود بشكل متسق ودقيق قبل ابن عربي، ويرى ابن عربي أن  
الوجود بأسره حقيقة واحدة ليس فيها ثانية ولا تعدد: الحق والخلق أسمان أو وجهان لحقيقة

واحدة، إذا نظرنا إليها من ناحية وحدتها سميناها حقاً وإذا نظرنا إليها من ناحية تعددتها سميناها خلقاً، ولكنهما اسمان لسمى واحد.

فالحق خلق لهذا الوجه فاعتبروا وليس حقاً لهذا الوجه فاذكروا  
جُمْع وفَرَقْ فِيَانِ الْعَيْنِ وَاحِدَةٌ وَهِيَ الْكَثِيرُ لَا يَقْبَلُ وَلَا تَنْزَلُ

لم يؤمن ابن عربي لمذهب وحدة الوجود، بل تابع ما قام فلاسفة وفلكرون عالمون وعرب، وحاول إظهاره بلغة التصوف. وحدة الوجود مذهب فلسفى يقول بأن الله والطبيعة حقيقة واحدة، وأن الله هو الوجود الحق، وهو صورة هذا العالم المخلوق، أما مجموع المظاهر المادية فهي تعلن عن وجود الله دون أن يكون لها وجود قائم بذاته.

تأثير ابن عربي، وابن الفارض وابن سبعين والتلمصاني بالفلسفة الأفلاطونية الحديثة، وبالعناصر التي أدخلها إخوان الصفا من إغريقية ومسيحية وفارسية الأصل ومنها المذهب المانوي والمذهب الرزراذشي وفلسفة الرواقين.

إن فكرة وحدة الوجود قدية جداً، فقد كانت قائمة بشكل جزئي عند اليونانيين القدماء، وهي كذلك في الهندوسية الهندية. وانتقلت الفكرة إلى متصرفه المسلمين. ثم انتشرت في الغرب الأوروبي على يد برونو وسینيوزا.

يتلخص مذهب ابن عربي في وحدة الوجود في إنكاره لعالم الظاهر ولا يعترف بالوجود الحقيقي إلا الله، فالخلق هم ظل للوجود الحق فلا موجود إلا الله فهو الوجود الحق. يقرر أنه ليس ثمة فرق بين ما هو خالق وما هو مخلوق، ومن أقواله التي تدل على ذلك: «سبحان من أظهر الأشياء وهو عينها».

ويقول مبيناً وحدة الوجود وأن الله يحيي في ذاته كل المخلوقات:

وَبِنَاءً عَلَى هَذَا التَّصْوِيرِ فَلَيْسَ ثُمَّةَ خَلْقٌ وَلَا مُوْجَدٌ مِنْ عَدْمٍ بَلْ مُجَرَّدَ فِيْضٌ وَتَجْلِيْلٌ.

وقد تابع ابن عربي في القول بوحدة الوجود تلاميذ له أعجبوا بآرائه وعرضوا لذلك المذهب في أشعارهم وكتبهم، من هؤلاء: ابن الفارض وابن سبعين والتلمصاني.

أما ابن الفارض فيؤكد مذهبة في وحدة الوجود في قصيدة المشهورة بالثانية:

لَمْ يَأْتِ مَصْلَيَّ بِالْقَيْمَهَا وَلَمْ يَأْتِ هَنَاءً بِالصَّلَتِ  
كَلَانَ مَصْلَلَ عَابِدَ سَاجِدَ إِلَى حَقِيقَةِ الْجَمْعِ فِي كُلِّ سَجْدَةٍ

وما كان لي صلى سواي فلم تكن صلاته لغيري في أداء كل ركعة  
وما زالت إياها وإيابا لم تزل ولا فرق بل ذاتي لذاتي أحبت  
 فهو هنا يصرح بأنه يصلى لنفسه لأن نفسه هي الله. وبين أنه ينشد ذلك الشعر لا في حال  
سُكُر الصوفية بل هو في حالة الصحو فيقول:

**ففي الصحو بعد المحو لم أك غيرها ذاتي ذاتي إذا تحلىت تجلست**  
وأما ابن سبعين فمن أقواله الدالة على متابعة ابن عربي في مذهب وحدة الوجود: قوله :

رب مالك، وعبد هالك، وأنتم ذلك الله فقط، والكثرة وهم.

وهنا يؤكّد ابن سبعين أن هذه الموجودات ليس لها وجود حقيقي، فوجودها وهم، وليس  
ثمة فرق بين الخلق وبين الحق، فال الموجودات هي الله !!

أما التلمساني (الذى يراه ابن تيمية من أعظم هؤلاء كفراً، وهو أحد قائمهم في الكفر والزنادقة)  
 فهو لا يفرق بين الكائنات وخلقه، إنما الكائنات أجزاء منه، وأبعاض له بمنزلة أمواج البحر في  
 البحر، وأجزاء البيت من البيت، ومن ذلك قوله:

**البحر لا شك عندي في توحده وإن تعدد بالأمواج والزبد**  
فلا يغرنك ما شاهدت من صور فالواحد السر ساري العين في العدد  
ومن شعره أيضاً:

احن إليه وهو قلبي وهل يرى سواي أخو وجد يحن لقلبه؟  
ويحجب طرف عنده إذ هو ناظري وما بعده إلا لإفراط قربه  
فالوجود عند التلمساني واحد، وليس هناك فرق بين الخالق والمخلوق، بل كل المخلوقات  
إنما هي الله ذاته.

عاني الصوفية كثيراً من المغرضين والحاقدين والذين لم توافقهم الآراء الصوفية، وهذا هو  
شهاب الدين السهروردي يدفع حياته ثناً لتصوفه ولحبته الإلهية. ولد السهروردي عام ٥٤٩هـ في  
الشمال الغربي من إيران في ميديا القديمة بسهرورود، وتعلم على يد مجد الدين الجيلي، ثم ارتحل  
إلى أصفهان وأتم دراساته على يد ظهر الدين القادي. وفي حلب قامت خصومة بين السهروردي  
وبين الفقهاء والمتكلمين، بسبب مناظراته لهم في مسائل كثيرة، فرمي بالكفر والزنادقة. وانتهت  
مناظراته معهم بإصدار فتوى بقتله عام ٥٨٧هـ.

كان مذهب السهوروبي مركباً من عناصر متباعدة معقولة، تجمع الفنوصية والأفلاطونية المحدثة، وديانات الفرس القديمة ومذاهب الصابئة. ولذلك بدا مذهبة محاولة لجمع الحكمة المشرقة المثلية بالفارسية (ثنائية الوجود: النور والظلمة) مع الفلسفة اليونانية في صورتها الأفلاطونية المحدثة ومذهبها في الفيصل. يقول عنه أبو القاسم الكازروني: «كما أن الفارابي مجدد فلسفة المائتين واستحق لقب (المعلم الثاني) كذلك السهوروبي فقد أحيا وجدد فلسفة الإشراقين في كتبه وأبحاثه».

يقول السهوروبي في كتابه *هياكل النور*: «يا قيوم، أيدنا بالنور، وثبتنا على النور، واحشرنا إلى النور». ومن الطبيعي أن يستهل «شهيد النور» كتابه بذلك الدعاء مادام يتطلع أبداً إلى الاستشهاد عبر النور، ليعد تثليل مأساوية الخلاج من جديد، حيث استشهد الخلاج متمنياً أن ينال الآخرون حقاً هدر دمه نزولاً عند رغبته في صرخته: «أنا الحق».

لا يمكن إلا أن نعترف أن الصوفية قد وجّهت الفكر الإسلامي والعربي باتجاه جديد، وفتحت الآفاق الواسعة لفهم مختلف للعالم، واعتمدت في مقولاتها الجديدة والطازجة على اللغة وما يمكن أن تحمله. لقد استطاع الصوفيون أن يخلقوا لغة جديدة، تحمل تأويلات وجماليات تبهر كل قارئ. ووصلت التأثيرات الصوفية إلى العالم، ليعرف بأن ما قدمته الصوفية من شعر وثر، تفوق بدرجات كبيرة على السائد والتقليد، وأصبح التاريخ بعد التصوف غيره قبل التصوف.

الصوفيون أصحاب ثورة حقيقة، إحدى أكبر الثورات في التاريخ الفكري العربي، ويمكن أن تعد ثانية أكبر ثورة بعد العقل الذي أنتج الفلسفة وأوصلها إلى أصقاع العالم.

❖❖❖

يقسم الكاتب الدكتور إبراهيم هلال كتاب (التصوف الإسلامي بين الفلسفة والدين) إلى سبعة فصول. يدرس في الفصل الأول نشأة التصوف في البيئة الإسلامية، ويعود إلى تعريف التصوف، ويقول: «رغم كثرة التعريفات التي عرف بها التصوف الإسلامي في كتب التصوف وغيرها، فإننا نستطيع أن نقول إن التصوف كما يراه الصوفية في عمومه هو السير في طريق الرهد، والتجرد عن زينة الحياة وشكلياتها وأخذ النفس بأسلوب من التقشف، وأنواع من العبادة والأوراد والجماع، والسهر في صلاة أو تلاوة أوراد حتى يضعف في الإنسان الجانب الجسدي، ويقوى فيه الجانب النفسي أو الروحي، فهو إخضاع الجسد للنفس بهذا الطريق المتقدم، سعياً إلى تحقيق الكمال الأخلاقي للنفس كما يقولون، وإلى معرفة الذات الإلهية وكمالاتها، وهو ما يعبرون عنه بمعرفة الحقيقة». ويضيف الدكتور هلال بأن الإشراق الفلسفى الذي عرف من قبل عند سocrates وأفلاطون وأفلاطون وغيرهم من فلاسفة اليونان، والهندو والفرس والذى يصل فيه

المرء بعد مرحلة التجدد والرياضة ولل العبادة إلى مرحلة الكشف، والإخبار عن المغيبات، هو غاية التصوف الإسلامي في منهجه الفلسفى.

يدرس الفصل الثاني نظرية المعرفة الإشراقية، وعلاقتها بالتصوف ومن ثم تأثر السهوروبي بابن سينا. ويعرج على صوفية البسطامي وابن الجنيد، وتأثر الأخير بأفلاطون وأفلاطين، ثم يتوقف عند المخاسبي فالغزالى، ونظرية المعرفة عند هما.

يفتح الكاتب الفصل الثالث بشيخ الإشراق أو الشهيد السهوروبي، ويدرسه كحالة طبيعية في مسيرة التصوف الإسلامي، ومن ثم تأثره بابن سينا. ويفرد جزءاً من الفصل، لشيخ مشايخ الصوفية ابن عربي، وتأثره بالفلسفة عموماً والأفلاطونية بشكل خاص.

يستعرض الفصل الرابع الوحي والنبوة عند متفلسفة الصوفية، ويقدمهم رأى السهوروبي في النبوة، ثم رأى ابن عربي وما قال فيها، وخصوصاً ما كتبه في كتابه (فصوص الحكم) عن الحقيقة الحمدية.

أفرد المؤلف الفصل الخامس للحديث عن النبوة المكتسبة، أما الفصل السادس فكان تحت عنوان فكرة الوحي والنفس وبطلاها.

قسم الدراسات والبحوث

في دار نور ٨ / ٨ / ٢٠٠٩



## المراجع

- د. جمال أحمد سعيد المرزوقي، *فلسفة التصوف*/ محمد بن عبد الجبار التفري/، دار التنوير، بيروت، ٢٠٠٩.

- محمد الراشد، *وحدة الوجود من الغزالى إلى ابن عربي*، دار الأوائل، دمشق، ٢٠٠٣.

- محى الدين بن عربي، *اصطلاحات الصوفية*، تحقيق بسام عبد الوهاب الجابي (دمشق: دار الإمام مسلم، ١٩٩٠).

- يوسف سامي اليوسف، *مقدمة للتفري*، مؤسسة علاء الدين، دمشق، الطبعة الثانية ٢٠٠٤.

- محمد العدلوني الإدريسي، *معجم مصطلحات التصوف الإسلامي* (الدار البيضاء: دار الثقافة، ٢٠٠٢).

- محمد نجيب البهيتى، *تاريخ الشعر العربي حتى أواخر القرن الثالث الهجري* (القاهرة: دار الفكر، ١٩٧٠) ط ٤.

- الموسوعة الفلسفية العربية، تحرير: معن زيادة (بيروت: معهد الإنماء العربي، ١٩٨٦) المجلد الأول.

- محى الدين بن عربي، *الفتوحات المكية* (القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٥) ج ١.

- أبو بكر محمد الكلبادى، *التعرف لمذهب أهل التصوف* (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٨٠).

- علي القاسمي، *مقدمة في علم المصطلح* (القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، ١٩٨٧) ط ٢.

- د. محمد بنعمارة، *الأثر الصوفي في الشعر العربي المعاصر*، شركة النشر والتوزيع المدارس ط: الأولى ٢٠٠١.

- أدونيس، *الصوفية والسوريانية*، دار الساقى، بيروت، ط ٢، ١٩٩٥.

-الشعر و الوجود و الزمان -رؤية فلسفية- عبد العزيز بومسهولي، إفريقيا الشرق ٢٠٠٢ المغرب.

- خالد بلقاسم، أدونيس والخطاب الصوفي، دار توبيقال، للنشر ط١، ٢٠٠٢.
- أحمد يوسف داود، لغة الشعر، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق ١٩٨٠.
- أدونيس، زمن الشعر، دار العودة، ط٢، بيروت، ١٩٧٨.
- يحيى الراضي، الحب في التصوف الإسلامي، دار التكوير، دمشق، ٢٠٠٩.
- د. هيفرو محمد علي ديركي، جمالية الرمز الصوفي، دار التكوير، دمشق، ٢٠٠٩.
- د. ياسين حسين الريسي، التصوف في العراق ودوره في البناء الفكري للحضارة الإسلامية، دار الزمان، دمشق، ٢٠٠٩.
- أبو يزيد البسطامي، المجموعة الصوفية الكاملة، تحقيق وتقديم: قاسم محمد عباس، دار المدى، دمشق، ٢٠٠٩.
- أحمد علي زهرة، الصوفية وسبيلها إلى الحقيقة، دار نينوى، دمشق، ٢٠٠٤.
- صهيب الرومي، التصوف الإسلامي، دار بيisan، بيروت، ٢٠٠٧.
- عید الدرویش، فلسفه التصوف في الأديان، دار الفرقد، دمشق ٢٠٠٦.

بسم الله الرحمن الرحيم

## تقديم

نستطيع أن نميز في إنتاج الصوفية بين نوعين: الأول ما كان نتاجاً للفهم في كتاب الله وسنة رسوله (صلى الله عليه وسلم)، وأقوال الصحابة رضي الله عنهم، وأرى أني في هذا الكتاب قد أعطيت هذا الجانب حقه من العرض والبيان.

والنوع الثاني ما كان تأثراً بالتراث الثقافي الأجنبي عن البيئة الإسلامية، أو تقليداً لبعض الاتجاهات الغربية عن الإسلام، وقد اجهدت في أن أضع في هذا النوع النقط فوق الحروف وأبين جذوره وأصوله الأولى. وسنرى كلاماً من النوعين واضحأً أمامنا ويدل بنفسه على نفسه، فهو نتاج لكتاب الله وسنة الرسول (صلى الله عليه وسلم) أم هو خارج على كتاب الله وعلى سنة الرسول (صلى الله عليه وسلم)؟

ونحن بالنسبة للنوع الأول، لا نرى فيه تصوفاً، ولا نحكم على أصحابه حين قالوه بأنهم متتصوفون. وإنما نسميه مجتهدين، فاقهين في دين الله قد أتوا فهماً وعلمأً خاصاً لكتاب الله وسنة الرسول (صلى الله عليه وسلم)، فيما تكلموا فيه من الموضوعات التي نظروا فيها، فنالهم ما نال عبد الله ابن مسعود من دعوة الرسول (صلى الله عليه وسلم) في قوله: "اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل". وتحقق فيهم قوله (صلى الله عليه وسلم) أيضاً: "من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين".

وهو أيضاً من قبيل ما قرر الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنه حين سئل: "هل خصكم رسول الله (صلى الله عليه وسلم) بشيء من العلم دون الناس؟" فقال: لا والذى فلق الحبة وبرأ النسمة إلا فهماً يعطيه الله رجلاً في القرآن.

فهذه الدراسة التي ستقابلنا في هذا الكتاب دراسة موضوعية داخلية للتصوف تعتمد على النصوص وتقدها وتبين ما فيها من جوانب إسلامية أو غير إسلامية، كما أنها تعمد إلى الجانب التاريخي لبيان الصلات الثقافية بين العالم الإسلامي، والثقافات الأخرى وأثر ذلك على منهج التصوف وتفكيرهم. فهي دراسة مقارنة تقصد إلى بيان نقاط التأثير والتأثر، وتشير محذرة إلى خطير تفسير الدين بالفلسفة، لأن الدين شيء والفلسفة شيء آخر.

الدين تنزيل من حكيم حميد، ولذلك لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه. وقد جاء واضحًا مفصلاً، لا يحتاج إلى بيان من عند غير الله أو غير الرسول (صلى الله عليه وسلم) كما قال تعالى، مخاطبًا نبئه محمداً (صلى الله عليه وسلم): «وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبَيَّنَ كُلُّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ»<sup>١</sup>، «وَنَزَّلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتَبَيَّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ»<sup>٢</sup>.

أما الفلسفة فهي - كما نعرفها جميعاً وكما تتحدث هي عن نفسها - مجر: ظن وتخمين من البشر، وما يأتي به البشر قابل لأن يأتي متناقضًا مع الحق ومع نفسه، وخاصة فيما يتصل بعقيدة الألوهية كما قال تعالى فيما هو من عند غير الله حين تحدث عن القرآن وأنه من عند الله: «فَلَمَّا  
يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا»<sup>٣</sup>.

فليس عند الفلاسفة - وخاصة غير المسلمين من قدماء اليونان والفرس - من العلم الإلهي كما يقول ابن تيمية: ما تحصل به النجاة والسعادة، بل وغالب ما عندهم منه ليس بمتيقن معلوم، بل قد صرخ أساطير الفلسفة أن العلوم الإلهية لا سبيل فيها إلى اليقين، وإنما يتكلم فيها بالأحرى والأخلاق. فليس معهم فيها إلا الظن (٥٣: ٢٨)، وإن الظن لا يغنى من الحق شيئاً، ولهذا يوجد عندهم من المخالفه للرسل أمر عظيم باهر، حتى قيل لبعض الأشياخ الكبار من يعرف الكلام والفلسفة والحديث وغير ذلك: ما الفرق الذي بين الأنبياء وال فلاسفة؟ فقال: السيف الأحمر: يريد أن الذي يسلك طريقهم يريد أن يوفق بين ما يقولونه، وبين ما جاءت به الرسل: «فِي دُخُولِ مِنَ السَّفَسْطَةِ وَالقَرْمَطَةِ»<sup>٤</sup>، في أنواع من الحال الذي لا يرضاه عاقل، كما فعل أصحاب رسائل إخوان الصفا وأمثالهم. ومن هنا ضلت القرامطة والباطنية<sup>٥</sup>، ومن شاركهم في

(١) سورة التحل (٨٩).

(٢) سورة التحل (٤٤).

(٣) سورة النساء (٨٢).

(٤) أي الآراء التي تأخذ بأصول الفلسفة القدية، في أمور الألوهية والكون والنبوات والرسل والخلافة، وتفسر بها ما جاء في القرآن الكريم والحديث الشريف بهذا الصدد، أو تخضع لهذه الأصول الفلسفية الإلحادية التي أكسبتها طائفة الإسماعيلية ذلك الطابع الإلحادي القائم الذي لم يكن بهذا المظاهر عند أصحابها الأوائل. والقرامطة نسبة إلى حمدان بن الأشعث قرمط مؤسس هذه الطائفة في العراق في القرن الثالث الهجري.

(٥) هم مؤسسو هذه المذاهب الإلحادية في عصر الدولة العباسية تحت ستار التشيع لآل البيت قصداً إلى الكيد للإسلام بإسقاط الدولة العباسية، وزعزعة الإسلام في النفوس بالليل من الصحابة رضي الله عنهم الذين حملوه إلى العالم

بعض ذلك<sup>١</sup>، من غلاة المتصوفة والشيعة الذين أخذوا بالفلسفة في العقيدة وأمر النبوات والرسل والأولياء والكرامات والمعجزات، لأنهم أقاموا أمر الدين فيما يتصل بالعقيدة والألوهية على ظنيات الفلسفه.

إذن كيف نفسر البين الواضح الثابت المنزلي من لدن حكيم حميد، بما هو خيال ووهم وظن، ومن اختراع البشر، أو محاول التوفيق بينهما؟

إن الدين الإسلامي في ذاته - عقيدة وشريعة، وأخلاقاً - دين كامل متكملاً مع نفسه، نفسر منه العقيدة الشرعية، وتزويج الشريعة منه العقيدة، وتزويج الاثنين منه الأخلاق. فقد صاغه خالق الكون، ويارئ الوجود، ليصلح به خليفته (الإنسان) على هذا الكون وعلى هذا الوجود، ول يصلح به هذا الكون ويرقي هذا الوجود. ولا معرفة لغير الله بإصلاح كونه، وإصلاح خليفته على هذا الكون، كما قال: **﴿أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الْأَطِيفُ الْخَيْرُ﴾**<sup>٢</sup>. وكما بدأ هذه السورة التي منها هذه الآية بقوله: **﴿تَبَارَكَ الَّذِي بَيَّدَ الْمُلْكَ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾** توجيهها منه لنا سبحانه وتعالى وحضاً لنا على أن ننظر في عظمة هذا الملك الذي ثبتت عظمة الخالق، وتفرده بالعزّة والجلال، والإتقان لما خلق من كونيات، ودينيات، فمن آمن إيماناً حقيقياً فلينظر في كونيات الله تعالى، يجد نفسه مدفوعاً إلى الأخذ بدينياته من باب توافق كمال الدين والعلم مع كمال الخلق والوجود **﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاؤْتٍ﴾**<sup>٣</sup>، وامتداداً لصنع الله الذي أتقن كل شيء، وأنه **﴿خَيْرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ﴾**<sup>٤</sup>، وإيماناً في النهاية بقوله تعالى: **﴿وَمَنْ أَمْنَدَ مِنَ اللَّهِ قِيلَ﴾**<sup>٥</sup>.

---

الإسلامي وبلغوه للناس. وجعلوا اسم الله يردد في هذه البلاد الجديدة خارج الجزيرة العربية. لأنهم رأوا أنهم إذا طعنوا فيمن حمل الإسلام من الصحابة، وشككوا بهم، فقد وصلوا إلى تحليل الناس من الإسلام وبنته. ولكن لم يتم لهم ذلك والحمد لله وكشف الله سترهم وبين أمرهم، وأذالهم من الوجود على يد كثير من خلفاء المسلمين الصادقين كصلاح الدين (٧٩٣ هـ) وأولاده في اليمن، وصلاح الدين في مصر، والتر في العراق والشام وببلاد الشرق. وهو يجتمعون مع القرامطة وإخوان الصفا في هذا الاتجاه. والكل باطنية، ومن دولهم الفاطميين في مصر، والصلبيحة باليمن. انظر: قطر الولي على حديث الولي للإمام الشوكاني طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩ م ص ٢٨٣ - ٢٩٠، فرامة العراق: الباب الأول والثاني للأستاذ محمد عبد الفتاح عليان طبع القاهرة سنة ١٩٧٠ م.

(١) نقض المنطق لابن تيمية القاهرة الطبعة الأولى ص ١٧٨.

(٢) سورة الملك (١٤).

(٣) سورة الملك (٢).

(٤) سورة التمل (٨٨).

(٥) سورة النساء (١٢٢).

لأن من ينظر في الكون وعظمته ويؤمن بأن الله صانعه، سيعظم دينه تعالى إلى جانب إعظامه لكونه، وسيدرك مدى أهمية خطاب الخالق للمخلوق.

فصانع الشيء أدرى بما يصلح هذا الشيء، فمن لم يصنعه، وخالق الكون هو الذي يطلب لهذا الكون ومن فيه، لا من لم يخلق كمن لا يخلق أئلاً تذكرون؟).

فمن أراد أن يسلك طريق الهدى، وطريق دعوة الحق، فليلزم هدى محمد (صلى الله عليه وسلم) كما قال تعالى: **«لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَجِيْعُونَ لَهُمْ بِشَيْءٍ إِلَّا كَبَاسِطٍ كَمِيَّهِ إِلَى الْمَاءِ لِيَلْعَجَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِالْغَهَّ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ»**.

وهكذا، فالذين يتوجهون إلى أقوال الفلاسفة في دينياتهم وعقائدهم، وينشدون الإيمان والطمأنينة في القلب والفكر والنفس والضمير، فهم كهؤلاء الذين يدعون من دون الله، لن يستجيب لهم هؤلاء الفلاسفة الذين يدعون أقوالهم وينشدون فيها الحق من دون قرب الله، ولن يجدوا فيها إلا الضلال، كما قال تعالى: **«فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ»**.

فليس أمامنا إلا إتباع سبيل الله وسبيل المؤمنين وقوفاً عند حدود قوله تعالى: **«وَتَبَعَّيْغَرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ تُولِّهِ مَا تَوَلَّ وَتَصْلِيْهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا»**، وليس أمامنا إلا صراط واحد هو صراط الله الذي نادانا إلى سلوكه في قوله: **«وَإِنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَابْتَغُوهُ وَلَا تَبْيَغُوا السُّبُلَ فَقَرَرَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ دَلْكُمْ وَصَاعِدُكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقَوْنَ»**.

وسنجد في هذا الكتاب بيان تفرق السبيل بالفلاسفة والصوفية من المسلمين حين خدعوا بفلسفات الوثنين من يونان ومن فرس ومن هنود، ويعدهم عن كتاب الله، فيما أخذوا به من آراء هؤلاء في مسائل المعرفة والعلم اللدني وسنجد خطأهم واضحًا في تكييفهم للنبوة والوحى وتفسيرهم لخلق الكون وجوده. وكفى بهذا شاهدًا على أن أمور الدين ومسائل العقيدة، لا يصلح فيها إلا ما هو تنزيل من حكيم حميد وأن الله الخالق لكونه وجوده هو الذي يطب له كما قال تعالى: **«اللَّهُ خَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ»**.

١١ من ذي الحجة ١٣٩٥ هـ

١٢ من ديسمبر ١٩٧٥ م

د. إبراهيم إبراهيم هلال

# الفصل الأول

## نشأة التصوف في البيئة الإسلامية

مرجعنا في ذلك أولاًً وقبل كل شيء هو تعريف التصوف لأننا عن طريق هذا التعريف الذي يرضيه المتصوفة أنفسهم نستطيع أن نصل إلى رأي في نشأة التصوف في البيئة الإسلامية ونعرف أهم العوامل في نشأته.

### (أ) تعريف التصوف:

رغم كثرة التعريفات التي عرف بها التصوف الإسلامي في كتب التصوف وغيرها، فإننا نستطيع أن نقول إن التصوف كما يراه الصوفية<sup>(1)</sup> في عمومه هو السير في طريق الزهد، والتجدد عن زينة الحياة وشكلياتها وأخذ النفس بأسلوب من التقشف، وأنواع من العبادة والأوراد والجوع، والسهر في صلاة أو تلاوة أوراد حتى يضعف في الإنسان الجانب الجسدي، ويقوى فيه الجانب النفسي أو الروحي، فهو إخضاع الجسد للنفس بهذا الطريق المقدم، سعياً إلى تحقيق الكمال الأخلاقي للنفس كما يقولون، وإلى معرفة الذات الإلهية وكمالاتها، وهو ما يعبرون عنه بعمرفة الحقيقة.

والإسلام يدعو حقيقة إلى إخضاع الجسد أو الحس للنفس، وللدين والعقل، ولكن لا عن اتخاذ كل ما أشار به الصوفية، وإنما عن طريق الإيمان بالله وبال يوم الآخر، وبالرسل والأنباء جميعهم، والعمل بشريعتهم التي تبلورت أخيراً في شريعة محمد (ص) في حدود الطاقة بعد أداء الواجبات والانتهاء عن النهيات.

وبهذا، فسلوك التصوف، سلوك متزيد، يقهر في النفس الإنسانية معنوياتها، ويحاول في أحوال تطرفه أو تفاسره، أن يباعد بينها، وبين الحياة، والله سبحانه وتعالى يقول: «قُلْ مَنْ حَرَمَ زِيَّةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادَهُ وَالْطَّيَّاتِ مِنَ الرِّزْقِ».

وإذا كان التصوف في الإسلام قد غلب عليه هذا الطابع في التعريف المقدم، فإن ذلك راجع إلى أنه قد تأثر في ذلك بفلسفات أجنبية عن الدين الإسلامي، وعن بيته. سواء أكانت

(1) انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي. للدكتور أبوالوفا التفتازاني، القاهرة سنة ١٩٧٤ م ص ١٢-٣ ، في التصوف الإسلامي وتأريخه لنيكولسون. ترجمة الدكتور أبوالعلا عفيفي، القاهرة سنة ١٩٦٥ ، الفصل الأول، والفصل الثالث من ص ٦٦-٦٩ ، المدخل إلى التصوف الإسلامي للسيد محمود أبوالفيض المنوفي، القاهرة الطبعة الأولى.

هذه الفلسفات، فلسفات أجنبية عن البيئة الإسلامية كلية، أو أنها أخذت من البيئة الإسلامية عن طريق الشيعة، وعن طريق الفلسفة الإسلامية.

فالتصوف الإسلامي قد خلط بالدين الإسلامي ما ليس منه في جانب العبادة، والمعرفة، وأصبحت معرفة الصوفية في عمومها، معرفة فلسفية، أو إشراقية<sup>١</sup> لا معرفة دينية ترجع في كشفها، إلى محض التمسك بالكتاب والسنة.

فالإشراق الفلسفى الذى عرف من قبل عند سقراط وأفلاطون وأفلاطون وغيرهم من فلاسفة اليونان، والهندو والفرس والذي يصل فيه المرء بعد مرحلة التجدد والرياضة للعبادة إلى مرحلة الكشف، والإخبار عن المغيبات هو غاية التصوف الإسلامي في منهجه الفلسفى.

وقد شاع هذا المنهج بتلك الغاية الإشراقية في البيئة الإسلامية، وإن كنا قد وجدنا المنهج السنى والأصول الإسلامية بجانب ذلك المنهج الإشراقي تعيش معه جنباً إلى جنب، عند كثير من المتصوفة. فأفادوا في علم الأخلاق وفي أصول تربية النفس. وفي مناهج البحث في العلوم<sup>٢</sup>.

### (ب) مظاهر تأثر التصوف الإسلامي بالفلسفات الأجنبية:

وقد أدى ولع الصوفية المسلمين بالمنهج الإشراقي أن أخذوا المعرفة عن مخالفיהם من أبناء الديانات الأخرى التي رئت وبيلت ودخلتها التبديل والغلوص. فهذا هو إبراهيم بن أدهم<sup>٣</sup> يفصح لنا عن أصول التصوف وغاياته، فيقول: تعلمت المعرفة من راهب يقال له سمعان: دخلت عليه في صومعته، فقلت له يا سمعان: متذ كم أنت في صومعتك هذه؟ قال: منذ سبعين سنة. قلت: ما طعامك؟ قال: يا حنفي، وما دعاك إلى هذا؟ قلت: أحببت أن أعلم. قال: في كل ليلة حمصة. قلت: فما الذي يهيج من قبلك حتى تكفيك هذه الحمصة؟ قال: ترمي الذين بعذائك (يظهر أنه يريد ملائكة) قلت: نعم. قال: إنهم يأتونني في كل سنة يوماً واحداً، فيزبون

---

(١) الإشراق بالمعنى الفلسفى الصوفى هو تلقي العلم النبى والمعرفة الإلهية عن العالم العلوى الرومانى بعد سلوك طريق التصوف من رياضة روحية ومجاهدة النفس بجث تصفى من الكدورات البشرية، وحيثنى ينعكس عليها، أو يشرق فيها من العلوم والمعارف ما هو منقوش في العالم العلوى الروحانى من الملائكة أو العقول، والفنون الفلكية. والإشراقيون هم الذين يرون أن المعرفة تحصل عن هذا الطريق ويطبلونها به.

(٢) انظر: الدكتور محمود قاسم في: الخياط في مذهب محي الدين بن عربي القاهرة سنة ١٩٦٩ : الفصل الأول، والرابع والخامس، محي الدين بن عربي القاهرة، الدكتور أبو الوفا الغنيمى الفتازانى: مدخل إلى التصوف الإسلامي، القاهرة سنة ١٩٧٤ م، ص ٥-٤.

(٣) المتوفى سنة ١٦١ هـ.

صومعي، ويطوفون حولها يعظموه بذلك، وكلما تناقلت نفسي عن العبادة، ذكرتها تلك الساعة، فأنا أحتمل جهد سنة لعز ساعة، ... . فوغرني قلبي المعرفة<sup>١</sup>، فهو قد وقر في قلبه المعرفة، ولكنه لم يحدثنا عما يريد بتلك المعرفة وأغلب الظن أنها ليست إلا ما نلمسه من سياق القصة، وهو التجدد الكامل للعبادة والعزلة، والإقلال من الطعام كما يفعل ذلك الراهب، وهذا من إبراهيم بن أدهم دعوة إلى سلوك هذا الطريق، ثم ما نلمسه فيها من طلب تعظيم المريد لشيخه، وتقديسه كقدس الكعبة أو الله كما فعلت الملائكة بصومعة ذلك الراهب، وهذا هو ما لمحناه أيضاً عند أبي يزيد البسطامي في عرضه لآرائه واتجاهاته. يحدثنا أنه سافر مرة حاجاً فلقيه القطب في الطريق وأمره أن يعود قائلاً له: "إن الله هو ما تراه في عين قلبك. لأنك اختراني بيتاً له، فإذا رأيتك فقد رأيته. وطفت حول الكعبة، وإذا عبديتني فقد عبديته وسبحت له. فلا تظنن أنني شيء غيره"<sup>٢</sup>. فهنا التعظيم للولي أو القطب كما في تلك القصة المقدمة لإبراهيم بن أدهم مع الراهب، وإن كان سر التعظيم هنا قد وضح بفعل التطور، وهو أن الله قد حل في ذلك القطب، أو أن ذلك القطب محلٍ من مجالٍ لله سبحانه وتعالى. كما يقول أصحاب مذهب الخلول أو وحدة الوجود. ويمكن أن نتبين مصدر هذا الاتجاه عند أبي يزيد من قول نيكولسون<sup>٣</sup>: . . . فأبو يزيد هو الذي أدخل في التصوف الإسلامي فكرة وحدة<sup>٤</sup> الوجود التي كانت ذاتة ذيوعاً عظيماً في أخاء فارس حتى زمن الساسانيين<sup>٥</sup>.

وهذه النزعة الفارسية الهندية- أعني نزعة وحدة الوجود- من خصائص التفكير الشرقي، كما أن النزعة "الثيوسوفية" (النزعة نحو المعرفة الإلهية) من خصائص التفكير اليوناني، وسأذكر الآن بعض الأقوال التي نسبت إلى أبي يزيد بما يتمثل فيها:

(أ) مذهبة في الفناء.

(ب) نظرية الصارمة في وحدة الوجود.

(ج) قوته الشعرية والخيالية كما تظهر في تفكيره، والتي تخرج به إلى جو غير إسلامي:

(١) تلبيس إيليس، ص(١٤٨).

(٢) نيكولسون: في التصوف الإسلامي وتأريخه، ص(١٥٧) تقلأً عن المشتوى لجلال الدين الرومي (طبعة بولاق، ص(١-٢)).

(٣) ر بما يدور البقول بها لا نفس النظرية كاملة.

(٤) ملوك الفرس قبل الإسلام.

(أ) للخلق أحوال، ولا حال للعارف- لأنه محبت رسومه، وفنيت هويته بهوية غيره،  
وغيت آثاره بآثار غيره<sup>١</sup>.

(ب) إني أنا الله لا إله إلا أنا فاعبدني. «سبحانني ما أعظم شأنني» خرجت من بايزيدتي  
كما تخرج الحياة من جلدها، ونظرت فإذا العاشق، والمشوق، والعشق واحد، لأن الكل واحد  
في عالم التوحيد<sup>٢</sup>.

ونجد نفس العبارة الأخيرة تقريباً عند أفلاطون كما يقول السهوروبي المقتول<sup>٣</sup>: «قد حكى  
الإلهي أفلاطون عن نفسه فقال ما معناه: «إني ربما خلوت بمنفسي، وخلعت بدني جانباً، وصرت  
كأني مجرد بلا بدن عري عن الملابس الطبيعية بريء عن الهيولى، فأكون داخلاً في ذاتي، خارجاً  
عن سائر الأشياء، فأرى في نفسي من الحسن، والبهاء، والسناء، والضياء، والمحاسن العجيبة  
الأنيقة ما أبقي متعجباً، فأعلم أنني جزء من أجزاء العالم الأعلى الشريف»<sup>٤</sup>.

وفي هذا المعنى أيضاً يقول أفلوطين: «... لتعزل العالم الخارجي، ولتتوجه بكليتنا نحو  
الداخل، ولتجهل كل شيء حتى كوننا نحن الذين تأمل، وبعد الاتحادية، لتجهز نقل  
لآخرين، إن استطعنا القول ماهية الاتحاد هناك... في هذه الحياة نستطيع أن نراه، وأن نرى  
أنفسنا، بقدر ما يمكن الحصول على مثل تلك الرؤية نرى أنفسنا ساطعين نوراً، مليئين نوراً  
معقولاً، أو بالأحرى نصير نحن نوراً خالصاً... نصير إليها متقداً جباراً»<sup>٥</sup>.

(١) نقلأً عن الرسالة القشيرية طبعة مصر سنة ١٣٣٠ م، ص(١٤١) س(١٠) من أسفل.

(٢) نقلأً عن تذكرة الأولياء، ج ١، ص(١٣٧) من ٦ ثم، ص(١٤٠) ص(١٤) ثم، ص(١٦٠) س ١١ وإن كنت أرى  
أن في هذه الأقاويل حلولاً أو احتمالاً لا وحدة وجود كما يقول نيكولسون، أو تغللاً في الفتاء كما يحكي نيكولسون  
نفسه عنه أول من استعمل كلمة الفتاء الصوفى بمعناها الدقيق، ص(٢٣) في التصوف الإسلامي.

(٣) أبو الفتوح يحيى بن حبش أمير الملقب بشهاب الدين السهوروبي قتله صلاح الدين الأيوبي انتقاماً للسنة سنة (٥٨٨)  
ـ ٥.

(٤) ص(١١٢) كتاب التلويحات ضمن مجموعة في الحكمة الإلهية للسهوروبي، كما نرى نفس هذه العبارة تقريباً في كتاب  
الرونية النسوب لرجال الأفلوطينية الحديثة منسوبة لأفلوطين، وربما كانت هي عبارة أفلاطون في الأصل، كما  
وجدناها أيضاً في تاسوعات أفلاطون. انظر التساعية الرابعة، المقال الثامن، ص(٣٢٣) والمقدمة، ص(٥٥-٥٦).  
تحقيق د. فؤاد زكريا، القاهرة سنة ١٩٧٠ م، في الفلسفة الإسلامية، ص(٤٤-٤٣) تأليف الدكتور إبراهيم مذكر  
الطبعة الثانية.

(٥) تاريخ الفلسفة اليونانية، للأستاذ يوسف كرم، ص(٢٨٩) الطبعة الخامسة القاهرة.

وفي هذا ما يلقي ضوءاً على إحدى النواحي التي تأثر بها التصوف الإسلامي بعامة وأبو يزيد البسطامي بخاصة، وأن ما أبداه من عرضه لحالة الفنان كما يراها، أو كما أحسن بها، ليست نتيجة لاتجاه إسلامي، وإنما هو وليد تلك النظريات الأجنبية، سواء كانت يونانية صرفة، كما رأينا في عبارة أفلاطون أو كانت يونانية فارسية، كما هو ظاهر من المشابهة بينه وبين أفلوطين.

(ج) "ويروي أنه سئل يوماً كيف وصلت إلى هذه الدرجة، ويأتي وسيلة حصلت في هذا المقام؟ فقال: خرجت ذات ليلة من بسطام وكتت صبياً، وقد أضاء القمر، وسكن كل شيء، فرأيت حضرة كانت العوالم الثمانية عشر ألقاً إلى جانبها كالذرة، فاضطربت واعتربتني دهشة عظيمة، وصحت يا رب! ساحة خالية مع هذا العظم! وملك موحش مع هذا الجلال؟! بل لأننا غير ذلك شتنا، فإنه ليس كل من عفر وجهه أهلاً للدخول في هذه الساحة".<sup>١</sup>

ونلمح في هذه العبارة الأخيرة دعوة إلى الفنان في المواجهة من أجل الوصول إلى الله أو الفنان فيه، ونلمح فيها أيضاً نظرة تشاورية، وتضييقاً لفكرة النجاة أو الوصول إلى رضاء الله، وذلك ضد قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِيمَا لَهُدِّيَّهُمْ سُبْلًا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ﴾<sup>٢</sup>، وقوله:

﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقَوْنَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>٣</sup>، الخ.

وفي أبي يزيد يقول نيكولسون أيضاً: ولو أنها افترضنا صحة الأقوال التي ينسبها إلى أبي يزيد البسطامي فريد الدين العطار في "تذكرة الأولياء" (جا ص ١٣٤-١٧٩) لعددناه من غلاة القائلين بوحدة الوجود الداعين إلى رفع التكاليف الدينية، مبشرًا بذهب الحسين بن منصور الحلاج<sup>٤</sup>، وإن كان كلامه لا يصدق إلا على الشق الثاني وهو القول بالحلول كما ظهر عند الحلاج أخيراً.

هذه أقوال، واتجاهات من المسلم به أنها ليست من وحي القرآن والسنة وإنما يمكن أن نلتقط أصولها في تلك الفلسفة اليونانية والديانة الهندية والأفكار الفارسية، فإن أبي يزيد هذا كان من أهل خراسان، وكان جده زرادشتياً، وشيخه في التصوف كردياً، ويقال إنه أخذ عقيدة الفنان الصوفي عن أبي السندي الذي علمه الطريقة الهندية التي يسمونها، مراقبة الأنفاس.

(١) فقاً عن تذكرة الأولياء، جا، ص(١٥٥) س٢٠، وينظر في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص(٢٤-٢٥).

(٢) سورة العنكبوت آية (٦٩).

(٣) سورة الأعراف آية (١٥٦).

(٤) نفس المصدر، ص(٢٣).

والتي وصفها هو بأنها "عبادة العارف بالله"<sup>١</sup>. وتلك المجاهدة التي أشرت إليها في عبارته الأخيرة، والفناء الذي اشتهر به وتعريف الصوفية له من الناحية الخلقية بأنه محو الصفات الذميمة، والتخلق بكل خلق حميد، وارتباطهما ببعضهما على أن الأول طريق الثاني مما جعل نيكولسون يرد ذلك إلى الفلسفة البوذية<sup>٢</sup>. وما يجعلنا نذهب هذا المذهب ما يرويه لنا الدكتور محمد مصطفى حلمي، في هذا الصدد من تشابه بين بعض العقائد والتزعمات الفارسية القديمة وبين التصوف الإسلامي رغم أنه معارض من الأصل في أن التصوف الإسلامي، ليس ولد الإسلام ذاته، يقول: "على أن ثمة شبهاً ظاهراً بين بعض العقائد والتزعمات الفارسية القديمة وبين بعض التعاليم والمذاهب الصوفية الإسلامية: فالزهد في التصوف الإسلامي يشبه الزهد والرهبة المانوية كما يشبه الزهد والقناعة والنهي عن ذبح الحيوان في الديانة المزدكية.. ولقد شاعت هذه العقائد فيما شاع بين المسلمين من تراث الفرس القديم. ووُجِدَت من الشيعة من اعتقدوا، وتعصّبوا لها، ومن الصوفية ومن تلقاها بالقبول، وتأثّر بها عن قصد أو غير قصد<sup>٣</sup>".

كما أنها إذا نظرنا إلى المشابهة القوية، بين عبارة أبي يزيد المقدمة، وبين عبارة أفلاطون أمكننا أن نرى إلى أي حد كان الصوفية يولون وجوههم، نحو الفلسفات، والعقائد الغير إسلامية يأخذون عنها أصولهم، واتجاهاتهم في تصوفهم. وأنهم كانوا يتمثلون بالفلسفه غير الكتابيين ورجال الكهنوت والتصوف البوذى والفارسي.

وهذا أبو سليمان الداراني يخرج بنا عن الجحود القرآني إلى تلك الأجراء المقدمة فيقول في فضيلة العارف: "إن الله تعالى قد يكشف للعارف، وهو نائم في فراشه من السر، ويفيض عليه من النور، ما لا يكشفه للقائم في صلاته، وإذا استيقظت في العارف عين قلبه، نامت عين جسده، لأن العارف لا يرى سوى الحق"<sup>٤</sup>. فكيف لا يكون القائم في صلاته عارفاً في نظرهم؟ ثم إننا نراه، في العبارة الأخيرة يفسر العارف بالفاني.

(١) في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص (٧٥).

(٢) نفس المصدر والصفحة.

(٣) الحياة الروحية في الإسلام، ص (٤٢).

(٤) في التصوف الإسلامي وتاريخه لنيكولسون، ص (٦) نقلأً عن تذكرة الأولياء، ج ١، ص (٢٣٤) س (٢٣). والعبارة موجودة أيضاً باختصار في الرسالة القشيرة، ص (١٤٢) س (٧) من أسفل.

وإننا لنجد اتجاهًا يكاد يكون عاماً عند جميع المتصوفة ومتأخرى الزهاد، وهو حديثهم عن المعرفة والعارف، وتفسير هذه المعرفة بالفناء عن النفس<sup>١</sup>، وبقائها بالله، ولا نجد هذا الاتجاه، ولا هذا الحديث عن المعرفة، لا عند علماء السنة ولا في القرآن الكريم، ولا في الأحاديث الصحيحة المعتد بها، وإنما نجد الحديث عن العلم والإيمان، ونجد هما في إطار عمل حافز إلى الإصلاح الفردي والاجتماعي، والاندماج في المجتمع إيجاباً وإصلاحاً من أجل نفع الغير والانتفاع من الغير، على الصد من تفسير المعرفة عند هؤلاء وفهمهم لها.

سئل الجيد<sup>٢</sup> عن العارف فقال: "لو أن الماء لون إثناء"<sup>٣</sup>، وهنا انتقل من الفناء إلى الاتحاد. وقال سهل بن عبد الله "المعرفة غايتها شيتان: الدهش والتحير"<sup>٤</sup>، فكيف تكون المعرفة موصلة

---

(١) ينظر مثلاً الرسالة القشيرية، ص(١٤١-١٤٣) واللمع لأبي نصر السراج، ص(٥٦-٦٤) وهناك يقل عن بعضهم وقد سئل عن المعرفة: "إذا اجتمعت المفترقات واستوت الأحوال والأماكن وسقطت رؤية التمييز"؛ ويعلق على ذلك "يكون العبد في جميع أحواله بالله والله، مأخوذاً عما سوى الله"؛ ص(٦٢).

• هو أبو القاسم الجيد البغدادي بن محمد بن الجيد القواريري أو الزجاج، وقد لقب بهذا اللقب لأن والده كان يبيع الزجاج. ولد الجيد البغدادي وعاش وتوفي في بغداد عام ٢٩٨ هجرية. يقول الجيد: "ما أخذنا التصوف عن القيل والقال، ولكن عن الجوع وترك الدنيا وقطع المأمورات والمستحبات".

إن جوهر التصوف عند الجيد البغدادي هو الفناء عن الذات والبقاء بالله، والحب الصوفي عنده، هو حالة اتصال بالمحبوب وانفصال عنه، وحالة حضور وغياب. ويتحقق هذا الحب في الفناء بالله. ويرى الجيد أن الصوفية يتذوقون لذات وينعمون بشرفات ومحظون بأسرار لا علم بها ملوك الدنيا وحكامها لسلوبهم ما يملكون، ويقول: "لو علم الملوك ما نعانيه من لذات ونعمت بلذتنا بالسيوف".

تأثير الجيد بخاله السري السقطي، أحد أبرز المتصوفة آنذاك أو ما يطلق عليه (سيد الطريقة الصوفية)، ولكن الجيد تفوق عليه، حين عرف المعنى الحقيقي للتصوف، وحرره من شكله. آمن الجيد بأن العلم يقدم التصوف، لذلك فقد انكب على القراءة وتعرف بمشاهير عصره، ومنهم سفيان الثوري.

أنس الجيد حلقة للدرس، وأصبح له مريدون وطلاباً ينهلون من علمه، وقد تخرج على يديه عدد كبير من رجال العلم والفكر، كأبي بكر الشبلاني وأبي محمد عبد الله الرازبي وأبي بكر الواسطي وغيرهم. وقيل فيه إنه كانت له الزعامة في العلوم والمعارف. وحين سئل يوماً من أين استقيت العلم؟ قال: من بين يدي الله على تلك الدرجة، مشيراً إلى درجة في داره.

ترك الجيد الكثير من الرسائل التي تحمل أفكاره وآراءه، وقد وصل بالتصوف الإسلامي في القرن الثالث إلى ذروته، وهو أعمق صوفية هذا القرن وأكثراهم خصباً، حتى قيل: ثلاثة في الدنيا لا رابع لهم، أبو عثمان في نيسابور، والجيد في بغداد، وأبو عبد الله بن الجلاء في الشام.

حيث دفن الجيد في بغداد، أقيم مسجد في المكان نفسه، وأطلق عليه اسم الجيد.

(٤) نفس المصادر المقدمة.

لحيرة<sup>١</sup> ! والقرآن الكريم يقول: **﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا﴾**<sup>٢</sup> **﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَأُوا﴾**<sup>٣</sup>؟ و يقول الشبلي: "العارف لا يكون لغيره لاحظاً، ولا بكلام غيره لاظطاً، ولا يرى لنفسه غير الله تعالى حافظاً". وسئل: متى يكون العارف بمشهد من الحق؟ قال: إذا بدا الشاهد، وفني الشواهد، وذهب الحواس، واصضمحل الإحساس<sup>٤</sup>. وقال الجنيد: "العارف من نطق الحق عن سره وهو ساكت"<sup>٥</sup>. و يحكي سري السقطي أنه رأي أستاذه معروفاً الكرخي في النوم كأنه تحت العرش فيقول الله عز وجل لملائكته من هذا؟ فيقولون أنت أعلم يا رب فقول هذا معروف الكرخي سكر من حي فلا يفيق إلا بلقائي"<sup>٦</sup>.

### **(ج) التصوف الملامية وبعده عن الروح الإسلامية:**

فإذا انتقلنا عن هؤلاء، وعن معرفتهم وعن فنائهم عن أنفسهم، وذهبنا إلى أبي عثمان الحيري المتوفي سنة ٢٩٨ هـ وأبي عمرو بن نجيد المتوفي سنة ٣٦١ هـ- وهما من الملامية- رأينا خطأ آخر من التصوف وهو الفناء عن الأعمال أو الاستهتار فيها جلباً للملامة، وتعرضًا لذم الخلق بدلاً من مدحهم، أو الاتجاه دائمًا- من جانب الشخص نفسه- نحو النفس باللوم، والشك فيها دائمًا والنظر إليها نظرة التقصير. ونستطيع أن نتبين أن هذا التطرف موجود في كلا

(٥) وإننا لنجد هذا المعنى عند ابن عربي الصوفي المفلسف، والذي يعتبر مذهب أقرب المناهض الصوفية إلى العناصر الفلسفية، وخاصة الفلسفة الأفلاطونية الحديثة الممزوجة باتجاهات الفنونية الفارسية. وهذا الأخير يرى أن المراد بذلك الحيرة هو أن يرى الصوفي الحق في كل شيء ويرى الواحد كثيرة، والكثير واحدة، والأول، آخرًا، والآخر أولًا... إلى غير ذلك من الأمور المتناقضة التي توقع في الحيرة، ولكنها ليست حيرة الارتباك، وقصور الفهم... ولكنها حيرة العارف باش المشاهد لتجليه في مرأة الوجود، حيرة السعادة العظمى، وحيرة الوصول إلى الأمول لا حيرة الحرمان. وهي ما يعنيها نوح في دعائه لقومه- في مذهب ابن عربي- لا دهانة عليهم، في قوله: "ولَا تزد الظالمن إِلَّا ضلالاً" ينظر التصوص، ص (٧٣) النص الثالث. والتعليقات على الفصوص، ص (٤٠) (٤٠) الفص الثالث أيضًا. لنشر الدكتور أبو العلا عفيفي، القاهرة سنة ١٩٤٦ م.

(٣) سورة الأنفال آية (٢).

(٤) سورة الحجرات آية (١٥).

(٥) الرسالة القشيرية، ص (١٣٢) س (١١) وصدر العبارة هو محل الاستشهاد.

(٦) اللمع لأبي نصر السراج، ص (٥٧).

(٧) القشيرية، ص (٩).

(٨) القشيرية، ص (٩).

الاتجاهين: الفناء عن النفس، والفناء عن الأعمال من تعليق أبي بكر الواسطي، على اتجاه أبي عثمان الحيري. عن أبي علي الدقاق أنه قال: لما دخل الواسطي نيسابور، سأله أصحاب أبي عثمان (الحيري) لماذا كان يأمركم شيخكم؟ فقالوا: كان يأمرنا بالتزام الطاعات، ورؤية التقصير فيها، فقال أمركم بالجحودية المضرة: هلا أمركم بالغيبة عنها برؤية منشئها ومجربها؟<sup>(١)</sup>. ومن كلام أبي عثمان الحيري: لا يرى أحد عيب نفسه، وهو يستحسن من نفسه شيئاً، وإنما يرى عيوب نفسه من يتهمها في جميع الأحوال<sup>(٢)</sup>. وهذا تطرف، مقابل لطرف الصوفية في الفناء، من شأنه النزول بالقيم، وكتب النفس ونزع الثقة منها، وربما دفعها إلى التحرير والدهش اللذين أشار إليهما سهل بن عبد الله فيما تقدم من وصفه للمعرفة وغایتها.

وإذا اجتمع هذان الاتجاهان في شيء فإنما يجتمعان في السلبية نحو دين الله ومجتمعه، فأخذهما لا يبغى من أعماله إلا الوصول إلى الله أو الاختادة والبعد عن الناس، والآخر لا يبغى من أعماله إلا الوصول إلى مذمة الناس له على خلقه وعمله، والعمل على إشاعة الفساد والظهور بهم.

وقد خدع كثير من الباحثين في أمر هؤلاء الصوفية نظراً لما ادعاه هؤلاء الآخرين من التمسك بالكتاب والسنّة ستراً لما هم فيه من أباطيل يأباهما عليهم المسلمين. والنظرة الفاحصة تبين أن هؤلاء الصوفية ضحية نظرية تشاومية نحو الحياة والناس، وربما كان مبعثها ما بقي في نقوسهم من رواسب ديانات بلادهم البايئدة<sup>(٣)</sup>، أو ما متوا به من هزيمة على أيدي المسلمين وتحكم العرب فيهم، واعتزاهم عليهم<sup>(٤)</sup>. وهذا هو السر في ازدهار التصوف على العموم في البلاد الفارسية أكثر منه في أي بلد آخر<sup>(٥)</sup>. مما جعلنا نرى في كل صورة من صوره صراعاً مع الدين وبعداً عنه، فالملازمة يدعون أنهم مع الله أشبه بهم محمد<sup>(٦)</sup>. لم يؤثر باطنه في ظاهره بعد ما ناله من القرب والدنو عندما رفع إلى محل الأعلى، فلما رجع إلى الخلق تكلم

(١) الدكتور أبو العلا عفيفي: رسالة الملامنة والصوفية، ص(٢٤).

(٢) نفس المرجع، ص(٤٢).

(٣) ينظر الصلة بين التصوف والتشيع، ص(٣٥٦) ج١، وفي التصوف الإسلامي وتاريخه، ص(٥) في حديث نيكولسون عن أبي سليمان التماراني.

(٤) ينظر مؤقتاً الصلة بين التصوف والتشيع، ج١، ص(٢٥١).

(٥) نفس المصدر، ص(٣٥٦).

معهم في أمور دنياهم كما لو كان واحداً منهم، وهذا أكمل العبودية<sup>(١)</sup>، ولذلك فهم قد قاموا مع الحق تعالى على حفظ أوقاتهم ومراعاة أسرارهم، فلاموا أنفسهم، على جميع ما أظهروا من أنواع القرب والعبادات وأظهروا للخلق قبائح ما هم فيه، وكتموا عنهم محسانهم، فلامهم الخلق على ظواهرهم، ولاموا أنفسهم على ما يعرفونه من براطئهم<sup>(٢)</sup>.

ولقد قال ابن تيمية من قبل في أمر هؤلاء الملائمة: «أما الملام على فعل ما يكرهه الله أو ترك ما أحبه، فهو لوم يحق بحق، وليس من المحمود الصبر على هذا الملام، بل الرجوع إلى الحق خير من التمادي في الباطل». وبهذا يحصل الفرق بين الملامة على ما يحبه الله ورسوله، ولا يخافون لومة لائمه في ذلك، وبين الملائمة الذين يفعلون ما يغضنه الله ورسوله، ويصيرون على الملام في ذلك<sup>(٣)</sup>، ويتحدث الدكتور أبو العلا عفيفي عن الأسس التي شكلت مذهب هذه الطائفة فيقول: «ويخيل إلى أن الأساس النظري العام الذي يقوم عليه المذهب الملائمي هو التشاؤم الذي نظر به شيخ هذه الفرقة إلى النفس الإنسانية؛ وبنوا عليه مذهبًا كاملاً في تذليلها وتحقيرها ولو أنها واتهامها وحرمانها من كل ما ينسب إليها من علم أو عمل، أو حال أو عبادة. وهي وجهة نظر قد يكون للبيئة الزرادشتية في فارس أثر فيها<sup>(٤)</sup>، ومن زعماء هذه الطائفة أبو عثمان الحيري، ومن مؤسسي ذلك المذهب، وقد بدا هذا المذهب الملائمي عنده على حقيقته، ولا عجب أن نرى الدكتور (أبو العلا) يظهر ما بني عليه مذهب، من مبادئ تتنافى مع القرآن والسنة، أو تبتعد عنهمَا كلية في أصلها التي استمدت منه فهو يقول: «ومن المبادئ الأساسية التي صدر عنها في مذهبه الملائمي، أن العالم شر لا خير فيه، وهو في هذا يتفق مع حمدون القصار، ولذلك يوجب على الملائمة التزام الحزن، والكمد ورؤية التقصير في جميع أفعاله، وقد كان ذلك سبباً دعا بعض الصوفية كأبي بكر الواسطي (المتوفى حوالي سنة ٣٢٠ هـ) إلى وصف مذهب أبي عثمان بأنه مذهب مجوسي... وإذا كانت الدنيا شرًا محضًا يجب التخلص منه، فالزهد فيها أول ما يلزم به التشائم نفسه، ولذلك كان أبو عثمان يرى وجوب الزهد المطلق في كل شيء... وليس من المستبعد أن يكون التشاؤم الزرادشتى والهندى قد وجد طريقه إلى بعض صوفية خراسان، وإلى

(١) الملائمة والصوفية، ص (١٨-٧٨).

(٢) نفس المصدر، ص (١٦).

(٣) التحفة العرافية في الأعمال الفلية لابن تيمية، ص (٤٥).

(٤) الملائمة والصوفية، ص (٤٨).

البيئة الثقافية التي عاش فيها أبو عثمان الحيري، بل ليس هناك من شك في أن نظرية أبي عثمان خاصة، واللامامية عامة، إلى النفس الإنسانية، إنما هي نظرية رجال متشائمين تحمل طابعاً غير إسلامي<sup>١</sup>.

#### (د) المصادر الغير إسلامية في التصوف الإسلامي:

نستطيع إذن رد هذا كله إلى مصادر غير إسلامية، منها ما تقدم في تشكيل المذهب الملاوي، ومنها ذلك العنصر اليوناني، والمذهب الغنوسي، وقد أثر كل منها تأثيراً كبيراً في الفكر الفلسفى والديني في الإسلام قبل الإسلام وخاصة في التصوف. والظاهرة الكبرى التي تؤكد لنا صلة التصوف بالمصادر الأجنبية لسيطرتها على اتجاهات المتصوفة عموماً، هي ما نراه من الغالبة في الاهتمام بالعرفان (gnse) والحديث عنه وإبراز ماهيته التي اهتم بها الحلاج وأنصرا به الاهتمام كله، والتي خصص لها كل من القشيري وأبو نصر السراج باباً خاصاً في كتابيهما، للتفرقة بين المؤمن والعارف<sup>٢</sup>، أي بين من يتبع سبيل العلم الشرعي، ومن يتبع سبيل العرفان الصوفي، وليبيان أن العارف أعلى مرتبة من المؤمن، تفضيلاً للعرفان على العلم الشرعي مما يفسر لنا من جانب آخر مسلك الباطنية في تفضيل التأويل على التنزيل.

ويمكن أن نجد هذا فيما يعرضه علينا نيكولسون بصدر هذه الظاهرة فيقول عن معروف الكرخي "أما تصوفه فقد كان في جوهره وسيلة للمعرفة" ثم يقول: "ذكرنا فيما مضى كيف أحل ذو النون المصري "المعرفة" منزلة هامة في مذهبه<sup>٣</sup>، ولكن الأمر لم يكن قاصراً على ذي النون، فإن العقبات ست"<sup>٤</sup>، التي يقول إبراهيم بن أدهم إن السالك لا ينال درجة الصالحين حتى

(١) الملامية والصوفية، ص(٤٣-٤٤).

(٢) اللمع، ص(٦٣) فينقل عن بعضهم: "والفرق بين المؤمن والعارف، أن المؤمن ينظر بنور الله، والعارف ينظر بالله عز وجل، وللمؤمن قلب وليس للعارف قلب، وقلب المؤمن يطعن بذكر الله، ولا يطعن العارف إلا بالله". ويورد لنا القشيري في رسالته في باب المعرفة مثل هذه المأثورات عن كثريين من الصوفية متحمساً لها، فمن ذلك: "قيل العالى يقتدى به، والعارف يهتدى به" وينقل قول أبي سليمان الداراني المتقدم - بهذا الصدد: "إن الله تعالى يفتح للعارف وهو على فراشه، ما لا يفتح لغيره، وهو قادر يصلى".

(٣) في التصوف الإسلامي وتأريخه من، ص(١٢-٥). وربما هو جدير بالذكر أن ذا النون هذا، كثيراً ما يستشهد به ابن تيمية على من أنه من صوفية أهل السنة.

(٤) وهي التي قالها لرجل في الطواف: اعلم أنك لا تزال درجة الصالحين، حتى تجوز ست عقبات: أولها تغلق بباب النعمة وتفتح بباب الشدة، والثانية تغلق بباب العز وتفتح بباب النزل، والثالثة تغلق بباب الراحة وتفتح بباب الجهد، والرابعة تغلق بباب النوم وتفتح بباب السهر، والخامسة تغلق بباب الغنى وتفتح بباب الفقر، وال السادسة تغلق بباب الأمل وتفتح بباب الاستعداد للموت،

يمتازها، نذكرها بالأبواب السبعة التي لا تفتح للنفس، وهي سائرة في طريقها إلى الخلاص - إلا إذا حصلت "المعرفة" أو العلم الباطن، واجتازت الحراس القائمين على هذه الأبواب واحداً واحداً. وقد استعملت كلمة الحراس (airchonc) فيما بعد استعمالاً مجازياً للدلالة على شهوات النفس: الهمو والجسد ونحوهما. وليس عندي من شئ، أن المذهب الغنوسي بعد ما أصابه من التغير والتحوير على أيدي مفكري المسيحية واليهودية، وبعد امتزاجه بالنظريات اليونانية - كان من المصادر الهامة التي أخذ عنها رجال التصوف الإسلامي، أن بين التصوف والغنوسيه مواضع اتفاق كثيرة هامة<sup>١</sup>.

## ١- المعرفة استيراد أجنبي:

وإذا اتجهنا إلى آراء الصوفية عامة في المعرفة وجدنا نيكولسون يقول: "وما يحملنا على الجزم بوجود أثر الفلسفة اليونانية في التصوف الإسلامي، أن نظرية "المعرفة" فيه ظهرت في غرب آسيا ومصر في بلاد تأصلت فيها الثقافة اليونانية أحقاباً طويلة، وكان بعض المبرزين في الكلام فيها من أصل غير عربي، وسأكفي هنا بذكر "المعرفة" كمثال واحد يوضح ما ذكرناه، فإن ما يسميه الصوفية المعرفة بالله، ويعتبرونه من أخص صفاتهم، يرادف في اللغة اليونانية كلمة "جنسوسيس" التي معناها العلم بلا واسطة، الناشر عن الكشف والشهود. وقد عرفها هذا التعريف كثير من صوفية القرن الثالث<sup>٢</sup>.

ويمكن نضيف إلى ما تقدم من تعريفات هذا التعريف كتوسيع أكثر لهذا الرأي: فقال روميم: "المعرفة للعارف مرأة إذا نظر فيها تجلى له مولاه" وسئل أبو يزيد (البسطامي) عن العارف فقال: لا يرى في نومه غير الله تعالى، ولا في يقظته غير الله تعالى، ولا يوافق غير الله تعالى، ولا

---

الرسالة القشيرية، ص(٨) ويلاحظ أن إبراهيم بن أدهم هنا من الذين انتقلوا بالزهد إلى التصوف كما تقدم هو والفضل بن عياض وفيهم يقول نيكولسون أنهم وسط بين الزهد والمعرفة أو الثيوسوفيا، ص(٤) في التصوف الإسلامي وتاريخه. ومن هنا نرى كيف أن التصوف تطور عن الزهد بسبب شيوع تلك النظريات الغنوسيه.

(١) في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص(١٨) والغنوسيه شيعة دينية فلسفية متعددة الصور، مبدئها أن المرفان الحق هو الكشف عن طريق الحدس التجريبي الحاصل عن اتحاد العارف بالمعروف، لا العلم بواسطة المعياني المجردة والاستدلال. فهي نوع من التصوف يزعم أنه المثل الأعلى للمعرفة، ويعتقد أنه ليست هناك حواجز أو فروق بين الأديان بعضها وبعضن سواء كانت يهودية، أو مسيحية، أو وثنية.

ومن هنا كان خطورها على الأديان وتأثيرها السيء عليها، وهي مأخوذة من اللفظ اليوناني (غنوسيس) أو (جنسوسيس). وقد نشأت في القرن الأول الميلادي بتأثير اختلاط الثقافة اليونانية بثقافة الشرق ودياناته في ذلك الحين.

(٢) المصدر السابق، ص(٧٤).

بطالع غير الله تعالى". "وقال الحسين بن منصور (الخلاج): إذا بلغ العبد إلى مقام المعرفة أو حى الله تعالى إليه بخواطره، وحرض سره أن ينسح في غير خاطر الحق"<sup>١</sup>؛ فتطابق هذه التعريفات مع المراد من تلك الكلمة اليونانية، لا شك يعطينا أن الأفكار الصوفية عن المعرفة ليست إلا تقليداً أو تأثراً بتلك الكلمة، ونفس هذا الاتجاه (القول في المعرفة واختراع كلمة معرفة) يدلنا دلالة قاطعة على أنه دخيل على الإسلام.

ولذلك لا نجد في القرآن لفظاً للمعرفة، ولا نجد الحديث<sup>٢</sup> يستخدم في ذلك المعنى المقدم إلا حديثاً أتى به القشيري في رسالته في باب المعرفة مفتاحاً به ذلك الباب، ونصه "أن النبي (صلى الله عليه وسلم)، قال: إن دعامة البيت أساسه، ودعامة الدين المعرفة بالله تعالى، واليقين والعقل القائم"، وقد وجدت في كتاب "الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة، في كتاب الإبان" للإمام الشوكاني، حديثاً عن تعريف الإيمان أو بيان أركانه، قد جعل المعرفة ركناً من أركانه كما في حديث القشيري، وكان تعليق الشوكاني على ذلك الحديث نقاً عن ابن الجوزي<sup>٣</sup>.

---

(١) القشيري، ص (١٤٢).

(٢) فحصت البخاري ومسلم، فلم أجدهما تلوك اللفظة بهذا المعنى.

ولد أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن عبد الله، المعروف بابن الجوزي، في بغداد سنة ٥١٠ للهجرة، في الفترة التي بدأت فيها الخلافة العباسية بالانهيار، وسيطر الأتراك السلجوقية على الدولة العباسية. وقيل إنه لقب بابن الجوزي، لوجود شجرة جوز في باحة داره.

لم يبلغ الثالثة من عمره، حتى توفي والده، فتهدته عنته، وأرسلته إلى مسجد، كي يحفظ القرآن الكريم ويتعلم الحديث الشريف. درس على يد عدد من شيوخ عصره، تميزوا بالفقه ويرزوا في اللغة والأدب، منهم أبو القاسم هبة الله بن أحمد بن عمر الحريري المعروف بابن الطبرى.

ألف ابن الجوزي في العلوم والفنون والطب والفقه والتاريخ، ومن أشهر كتبه: تاريخ بيت المقدس، بستان الوعظين، حسن السلوك في مواعظ الملوك، زاد المسير في علم التفسير، صفة الصفوة، المنظم في تاريخ الملوك والأمم، سيرة عمر بن عبد العزيز، تلبيس إيليس، أخبار النساء.

كان شاعراً وأديباً بارعاً، تفنن في نظم الفخر والزهد، وقال عنه ابن جير إن "آية الزمان، وقرة عين الإيمان، رئيس الخلبة، والمخصوص في العلوم بالرتب العالية، إمام الجماعة، وفارس حلبة هذه الصناعة، والمشهود له بالسبق الكريم في البلاغة والبراعة". أما هو فقد وصف نفسه قائلاً: "ابني رجل حب إلى العلم، من زمن الطفولة، فتشغلت به، ثم لم يحب إلى فن واحد، بل فنون كلها، ثم لا تقصّر همتي في فن على بعضه، بل أروم استقصاءه، والزمان لا يتسع، والمعمر ضيق، والشوق يقوى، والعجز يظهر، فيبقى بعض الحسرات".

توفي ابن الجوزي بعد أن بلغ السابعة والثمانين من عمره.

أنه موضوع<sup>١</sup>. وورد في الكتاب المذكور حديث ثان وهو: "إن لكل شيء معدناً، ومعدن التقوى قلوب العارفين" وكان تعليق الشوكاني عليه: قال الصاغاني: موضوع<sup>٢</sup>، وحديث ثالث في معرفة علي بن أبي طالب بآلة سبحانه وتعالى، وكان تعليق الشوكاني عليه بأن الجوزقاني، رواه في الواهيات، وقال ابن الجوزي بأنه حديث موضوع عامٍ على "رضي الله عنه" وذكر المتهם بوضعه<sup>٣</sup>. وإذا رجعنا إلى حديث القشيري، وجدناه يجعل من أ<sup>٤</sup>، كان الدين (العقل القائم)<sup>٥</sup>. وقد لوحظ كذلك أن الإمام الشوكاني أورد في تلك الأحاديث الموضوعة أحاديث في فضل العقل، ومن تلك الأحاديث: حديث "إن لكل شيء معدناً، ومعدن التقوى قلوب العاقلين"<sup>٦</sup>، وحديث: "إن الرجل ليكون من أهل الجهاد، ومن أهل الصلاة والصيام، ومن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، وما يجزى يوم القيمة إلا على قدر عقله"<sup>٧</sup>، وحديثاً ثالثاً فيه المعرفة بالله جزء من ثلاثة أجزاء: جزاً العقل<sup>٨</sup>، وأن هذه الأحاديث قد روي منها وكثير يشبهها في كتاب "أصول الكافي" للكليني الشيعي الإمامي منها: أن رسول الله "صلى الله عليه وسلم" قال: "إذا بلغتم عن رجل حسن حال، فانظروا في حسن عقله، فإنما يجازى بعقله"<sup>٩</sup>. وهذا الكتاب ملوء بتلك

(١) ونص الحديث وتعليقه: الإيمان معرفة بالقلب، وقول باللسان، وعمل بالأركان. رواه الطبراني عن علي رضي الله عنه، مروعاً. قال ابن الجوزي: هو موضوع آيته أبو الصلت عبد السلام ابن صالح الهروي، وتابعه من يروي الموضوعات، وقال الدارقطني: لم يحدث به إلا من سرقة من أبي الصلت. وعلق محقق الكتاب (الغوايد المجموعة) بأن أبو الصلت هذا تالٍ، ص(٤٥٢) وينظر، ص(٢٩٣).

(٢) ص(٢٥١).

(٣) ص(٤٥٥) ونصه: قيل لعلي (رضي الله عنه). "عرفت الله بمحمد (صلى الله عليه وسلم) أو عرفت محمداً بالله؟ قال ما احتجت إلى رسول الله، ولكن الله عرفي بنفسه، بلا كيف كما شاء، وبعث محمداً رسولاً ليبلغ القرآن والإيمان.. الخ.. .

(٤) وقد ذكره الكتани في الأحاديث الموضوعة، التي رويت في العقل، وأشار بهذه المناسبة إلى حركة الوضع في أحاديث العقل التي قام بها داود بن الحبر المتوفى سنة ٢٠٦ هـ، وبين كيف تم وضع هذا الحديث على يد رواة وضاعفين غير ثقافة، وأخرجه كثير الوضاعين داود بن الحبر. انظر: تزية الشريعة المروعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة لأبي الحسن علي بن محمد بن عراف الكتاني تحقيق الشيه عبد الوهاب عبد اللطيف وأخـ.

(٥) ص(٤٧٥).

(٦) ص(٤٧٥).

(٧) ص(٤٧٦).

(٨) ص(٣١) جـ .

الأحاديث التي تتكلم عن فضيلة العقل، وقد خصص مؤلفه لذلك الجزء الأول فهذا التداخل بين العقل والمعرفة في تلك الأحاديث، وإجماع الثقات على كذب كل الأحاديث التي رويت في العقل كما ذكر ذلك ابن تيمية<sup>١</sup>، وإجماعهم أيضاً على كذب الأحاديث التي رويت في المعرفة أيضاً على قوله ورودها. واهتمام الشيعة بالعقل، ومبادرتهم فيه ببالغة غير معقولة كما يدل على ذلك كتاب أصول الكافي، يعطي لنا أن هناك تأثير شيعي في اتجاه الصوفية نحو المعرفة، ونحو كلامهم فيها، وأن تلك الأحاديث التي رويت في المعرفة ليست عن الرسول (صلى الله عليه وسلم) وأنها اتجاه غنوسي وأفلوطيني أثر في المتصوفة، كما أثر في الشيعة<sup>٢</sup>، يضاف إلى ذلك أن تلك الأحاديث عليها مظاهر التكليف والصنعة، وتشترك جميعها في ذلك، فترى مثلاً حديث إن لكل شيء معدناً، ومعدن التقوى قلوب العاقلين، يسير على نفس النمط الذي يسير عليه حديث: إن لكل شيء معدناً، ومعدن التقوى قلوب العارفين، والاثنان يشتراكان في تلك الطريقة القياسية التأسيسية مع حديث القشيري: إن دعامة البيت أساسه، ودعامة الدين المعرفة بالله تعالى. كما أن هناك اتفاقاً واضحاً بين كلام الصوفية في المعرفة، وبين اتجاه الغنوسي الذي يقوم على العرفان والحدس التجريبي الحاصل عن اتحاد العارف بالمعرفة، ثم كشف الأسرار الإلهية. كما رأينا في كلامهم عن المعرفة. ونفس كلمة معرفة بمعناها الصوفي لا تفرق عن معناها اليوناني

(١) كتاب بعنة المرتاد، ص(٦-٥) وفيه يقول: قد ذكر للحافظ أبو حاتم البس، وأبو الحسن الدارقطني، والشيخ أبو الفرج بن الجوزي وغيرهم أن الأحاديث المروية عن النبي (صلى الله عليه وسلم) في العقل لا أصل لشيء منها، وليس في رواتها ثقة يعتمد. وقال في موضع آخر: بل لفظ العقل اسم ليس له وجود في القرآن، وإنما يوجد ما تصرف منه لفظ العقل نحو بقولون... وكذلك في الحديث لا يكاد يوجد لفظ المصدر في كلام النبي (صلى الله عليه وسلم) في حديث صحيح إلا في مثل الحديث في الصحيحين عن أبي سعد الخدرى: خرج رسول الله (صلى الله عليه وسلم) في أضحي وأنظر إلى المصلى.. فقال يا معشر النساء تصدقن فإني رأيتكم أكثر أهل النار.. إلى أن قال: ما رأيت من ناقصات عقل ودين.. من إحداكن قلن: وما نفصن عقلنا وديثنا.. الخ، ص(٣١-٣٠).

(٢) يذكر الدكتور علي سامي النشار أنه قد قامت غنوسيات متعددة لتفويض عقائد الإسلام، وكان أشدتها مجاهدة، ومعاناة للإسلام غنوص المذهب الفارسي الشيرازي، وعلى الأخص الماتونية، وقد ظهرت هذه العقائد في شكل طوائف خاصة، دعيت أحياناً باسم الباطنية أو غلة الشيعة، أو القرامطة، ص(٤٥) وفي الصفحة التي بعدها: "وقد استطاع الغنوسي أن يسيطر على الصوفية، ودخلت فكرة الشائبة الغنوصية بين المادة والله في عقائدهم.. ولكن الإنسان يستطيع أن يصل إلى العقل الأول بمنهج المعرفة الأذنى..، ص(٤٦) كتاب نشأة الفكر الفلسفى في الإسلام.. وتتظر، ص(٤٢-٤٣) من ذلك المصدر، فإن المؤلف يبين لنا أن الغنوصية ظهرت في شكل الأفلاطونية الحديثة، وحاولت أن تنفذ إلى أعماق الحياة الإسلامية فدخلت في الحديث ووضعت أحاديث كثيرة باسم النبي محمد (صلى الله عليه وسلم)" ومنها حديث العقل: أول ما خلق الله العقل.. الخ.

أو الغنوسي: "جنوسيس" نفس الاتجاه ونفس المبدأ بعيدان كل البعد عن الإسلام، وقد تعانق الشيعة مع الصوفية في هذه الناحية، ومضوا بذلك الروح الغنوصية يشوهون بها معالم الإسلام، ويلصقون به ما ليس منه.

ويمكن أن نضيف إلى ما تقدم حديث: (من عرف نفسه فقد عرف ربه) كدليل على هذا التحالف، وذلك التأثر المشترك بالغنوصية، وبالفلسفة اليونانية. فأولاًً هذا الحديث الذي يجعله الغزالى عمدته في فلسفته وتصوفه، قد ثبت كذبه ثبوتاً لا يدع مجالاً للشك في ذلك، وقد قال عنه السيوطي: إن هذا الحديث ليس بصحيح، وقد سئل عنه النورى في فتاويه فقال ليس بثابت، وقال الزركشى في الأحاديث المشتهرة ذكر ابن السمعانى أنه من كلام يحيى بن معاذ الرازى<sup>(١)</sup>.

ويمكن أن يعتبر هذا الحديث أساساً للقول بالمعرفة اليونانية والغنوصية في الأوساط الصوفية والشيعية ومظهراً قوياً من مظاهر تأثر الصوفية والشيعة بهذين الاتجاهين للأجنبين عن الإسلام فقد ذكر الدكتور الشي ما يأتى: "ويرود السراج: وقد روى عن النبي (صلى الله عليه وسلم) أنه قال: "من عرف نفسه فقد عرف ربه، وينسب هذا القول إلى الإمام علي كذلك".

ويرى "دي بور" أن هذا النص، إنما هو تصرف في عبارة سقراط: "إعرف نفسك" وقد وردت في ثوب من المذاهب الأفلاطونى الجديد<sup>(٢)</sup>. وربما كان من المستحسن أن نورد نص عبارة "دي بور" فقد يكون فيها تأكيد لتلك الفكرة التي نذهب إليها. يقول: "كان شعار فلسفة سقراط تلك الوصية المشهورة المكتوبة على معبد دلف وهي: "إعرف نفسك". ووصلت هذه العبارة إلى العرب في ثوب من المذهب الأفلاطونى الجديد، وقد نسبوها إلى علي، ختن الرسول، بل إلى الرسول نفسه: "من عرف نفسه فقد عرف ربه، وكان هذا نصاً استند إليه أهل النظر الصوفى على اختلاف مذاهبهم"<sup>(٣)</sup>.

وبعد هذا نجد الأحاديث الصحيحة التي تكلمت فيما يقرب من ذلك المعنى عند الصوفية، إذا قلنا أن مقصودهم من الكلام في المعرفة إنما هو الإيمان أولاً، أو ما يثبت ذلك الإيمان - نجد أن

(١) رسالة "القول الأشبه في حديث من عرف نفسه فقد عرف ربه" ضمن "مجموعة رسائل السيوطي" مخطوط رقم (٢٥) مجاميع بدار الكتب المصرية.

(٢) الصلة بين الصوف والتثنيع، جا، ص(٦٥).

(٣) تاريخ الفلسفة في الإسلام، ص(٢٧).

تلك الأحاديث، لا تتكلّم –وكذلك القرآن- إلا عن الإيمان، أو الإسلام، أو الإحسان، أو العلم. ولم يستعمل لفظ "المعرفة" في ذلك على الإطلاق وخاصة في القرآن الكريم سواء هي أو ما اشتقت منها من مثل كلمة عارف الدائرة علمًا على أولياء الصوفية، ولا لفظها هي كما هو بصيغة المصدر لا في ذلك المعنى الذي نحن بصدده ولا في غيره، إلا في تبويب البخاري لأحد أبواب كتاب الإيمان: باب قول النبي (صلى الله عليه وسلم): أنا أعلمكم بالله، وأن المعرفة فعل القلب لقول الله تعالى: **﴿وَكَيْنَ يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبْتُمْ﴾** ثم يورد حديثاً واحداً تحت هذا الباب، وهو الذي جاء فيه قوله (صلى الله عليه وسلم): "إن أتقاكم وأعلمكم بالله أنا" <sup>(١)</sup>، وليست فيه لفظة المعرفة ولا مشتقاتها، ولا ندري ما الذي جعله يأتي بها بتلك العبارة التي مهد بها لذلك الحديث أو ذلك الباب. وتلك الكلمة هنا، أبعد ما تكون عن المعنى الذي يستعمله فيها الصوفية أو الغنوسيون، فإنها قرنت بالمؤاخذة في الآية على كسب القلوب أو علمها والمؤاخذة لا تكون على الإيمان، ولا ما هو من باب الإيمان، وكسب القلوب هنا إنما هو الأفكار السيئة كما هو واضح.

ثم إننا نجد القرآن الكريم يرى أنه لا يلزم من المعرفة الإيمان، فمن الآيات التي تدل على ذلك قوله تعالى: **﴿الَّذِينَ أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنْ فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾** <sup>(٢)</sup>. **﴿الَّذِينَ أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ الَّذِينَ حَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾** <sup>(٣)</sup>. **﴿يَعْرِفُونَ نَعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُوْهَا وَكَثُرُهُمُ الْكَافِرُونَ﴾** <sup>(٤)</sup>. فالمعرفة هنا اجتمعت مع الإنكار، وعدم الإيمان.

ومن هنا كان من الممكن أن نطلق على هؤلاء، ومن تأثروا بهم شاكِّون في الله وفي الوجود، وأنهم سلكوا ذلك السبيل عليهم يصلون عن طريقه إلى الحقيقة- إن كانوا يريدون الحقيقة أو الحق- ولذلك أطلقوا على من أحاط نفسه بادعاءات ومعارف لقب العارف بالله، ونظروا إليه نظرة التقديس والولادة، وقد تقدم لنا حديث رسول الله (صلى الله عليه وسلم) "الا إن أعلمكم بالله أنا".

(١) صحيح البخاري، ج١، ص(١١).

(٢) سورة البقرة آية (١٤٦).

(٣) سورة الأنعام آية (٢٠).

(٤) سورة النحل آية (٨٣).

فليس في الإسلام عارف بهذا المعنى ولا بذلك الذي يذكره ابن عربي "إن العارفين يظهرون هنا كأنهم في الصورة الدنيا لما يجري عليهم من أحكامها، والله تعالى قد حولهم في بواعظهم في الشأة الأخرى ولا بد من ذلك، فهم بالصورة مجهولون إلا ممن كشف الله عن بصيرته، فأدركه. فما من عارف بالله من حيث التجلي الإلهي إلا ونور على الشأة الآخرة قد حشر في دنياه، ونشر في قبره، فهو يرى ما لا ترون، ويشهد ما لا تشهدون"<sup>١</sup>، وإنما هناك المؤمن، والعالم، ولكن ليس بهذا المعنى الغنوسي.

ولم يوجد ولن يوجد في الدنيا هذا العارف الذي يشير إليه ابن عربي أو الصوفية والفلسفه، اللهم إلا إذا كان في الأنبياء والمرسلين، فهذا اتجاه غنوسي لا يعرفه الإسلام، وينكر كل الإنكار على من يسير فيه.

وأخيراً فلنلق نظرة على بعض هؤلاء الصوفية من يستشهد بهم البعض على التصوف السنى<sup>٢</sup>، لنرى مدى انغماسهم في الفلسفه والغنوسي.

رأى السهوردي المقتول أستاذه أرسسطو في النوم فسأله رأيه في مجموعة من المتصوفة وهو يحكي لنا تلك الرؤية فيقول: .. ثم كنت أعد جماعة أعرفهم<sup>٣</sup>، فالتفت إليهم، ورجعت إلى أبي يزيد البسطامي<sup>٤</sup>، وأبي محمد سهل بن عبد الله التستري، وأمثالهما فكأنه استبشر وقال: أولئك هم الفلاسفة والحكماء حقاً، ما وقفوا عند العلم الرسمي، بل جاوزوا إلى العلم الشهودي، وما اشغلو بعلاقه الهيولي فلهم (الزلفي وحسن مآب) فتحرکوا بما تحركنا ونطقو بما نطقنا<sup>٥</sup>.. وفي موضع آخر يتكلم هو: وأما أنوار السلوك في هذه الأزمنة القريبة، فخمرة الغيثاغوريين، وقعت إلى أخي إخيم (ذو النون المصري)، ومنه نزلت إلى سيار تستر وشيعته، ثم يضيف إلى ذلك بيان من كان لهم نصيب من التراث الفارسي: "وأما خمرة الخسروانيين في

(١) فصوص الحكم، ص(١٨٦).

(٢) انظر: الفرقان لابن تيمية، ص(٩٣) وقطر الولي للإمام الشوكاني، ص(٢٢٥-٢٣٧).

(٣) هم الفلسفه المسلمين من أمثال الفارابي وابن سينا، الخ، ينظر، ص(٧٤) من مجموعة في الحكمة الإلهية.

(٤) نذكر بهذا الصدد، ما تقدم من المشاهدة القوية بين كلام أفلاطون، وبين كلام أبي يزيد. ينظر هامش، ص(٤-٣) من هذا الكتاب.

(٥) ص(٧٤) مجموعة في الحكمة الإلهية.

السلوك: فهي نازلة إلى سيار بسطام (أبو يزيد)، ومن بعده إلى فتى بيضاء (الحسين بن منصور الحلاج) ومن بعدهم إلى سيار آمل وخرافان (أبو الحسن الخرافاني)<sup>(١)</sup>.  
فهنا نجد موارد أجنبية متعددة نهل منها هؤلاء الصوفية إلى جانب الفلاسفة غير أن الفلاسفة غالب عليهم الفكر والنظر، والصوفية غالب عليهم الوجود والذوق<sup>(٢)</sup>.

---

(١) نفس المصدر، ص (٥٠٣-٥٠٤).

(٢) ينظر مؤقتاً: (في الفلسفة الإسلامية) الدكتور إبراهيم مذكر: ، ص (٤٤-٤١)، فهو يرى أن المدارسي تأثر بالثقافات الأجنبية إلى جانب ذلك تأثر بالمتصوفة الذين كانوا في عصره، وأنا من جهة أخرى، أرى أن المتصوفة تأثروا بفلسفه عصرهم كما تأثر الفلاسفة بهم، والظرفان مبدئياً، نهلاً من منابع أجنبية متعددة، ومنهم من غالب عليه الاتجاه الشرقي، ومنهم من غالب عليه الاتجاه اليوناني.

## ٢- كلمة تصوف في نفسها دليل غرية التصوف عن الإسلام:

هذا وإن التأثر الغير إسلامي، وإن رأينا في باب التصوف وفي مراسيم أوليائه وغاياته، فإننا نجده أيضاً في مظاهره، وفي نفس الكلمة التي تسموا بها، فمن ناحية مظهره وشعاره: فإن ابن تيمية يروي عن أبي الشيخ الأصبغاني، عن محمد بن سيرين "أنه بلغه أن قوماً يفضلون لباس الصوف فقال: إن قوماً يتخرون الصوف يقولون إنهم متشبهون بالMessiah بن مريم، وهدي نبينا أحب إلينا، وكان النبي (صلى الله عليه وسلم) يلبس القطن"<sup>(١)</sup>، وقد مر بنا أيضاً أن إبراهيم بن أدهم تعلم "اسم الله الأعظم" من راهب يقال له سمعان. ونيكولسون ينقل عن جامى في (تفحات الأنns ص ٣٤-١١) أن أول خانقاه بنيت الصوفية كانت بالرملة في فلسطين. وأن الذي أسسها كان أميراً مسيحياً<sup>(٢)</sup>، فهذا هو مبدأ التزين بالصوف والانقطاع في الرابط والزوايا بعيداً عن الناس في الصحاري والجبال كما فعل المسيحيون في بناء الأديرة.

### (أ) رد على من يقول إن التصوف قد أخذ من لبس الصوف فقط:

ويذهب الدكتور الشيباني إلى أن لبس الصوفية في أول أمرهم في البصرة والكوفة ملابس الصوف، لم يكن تأثراً بالرهبنة المسيحية، وإنما كان معارضة للاتجاه الأموي الذي أشاع البذخ والترف ولبس الحرير، حتى في ملابس الخدم، أو على الأقل كان للتقليد المسيحي الدرجة الثانية، ويؤكد ذلك بقوله "لو كان قوم غير الرهبان يتذدون الصوف لباسهم، لأخذ الكوفيون عنهم ملابسهم تجديداً لعارضتهم التي تعلقوا بها"<sup>(٣)</sup>، ونتيجة ذلك إذن أن الصوفية سموا بهذا الاسم نسبة إلى لبس الصوف. ولكتنا نلاحظ أن الزهد حركة تكشف، طابعها حمل النفس على الشحونة، ورياضتها بأساليب المواجهة، وهو صورة من الرهبنة ولو إلى حد ما، وقد رأينا فيما تقدم أن الرهبان كانوا قدوة لبعض الزهاد المسلمين في المواجهات التي أخذوا أنفسهم بها والطابع العام للعبادات والأفكار، فمن الطبيعي أن يقلدوهم في مظاهرهم، وملابسهم، إذا حاولوا أن

(١) رسالة الصوفية والفقراء، ص(٤).

(٢) في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص(٣).

(٣) الصلة بين التصوف والتشييع، ج١، ص(٢٨٠-٢٨٤) وقد أشار إلى أن ملابس الصوف التي اخذها البصريون أول من ظهر عندهم التصوف والبالغة في الزهد، إنما نقلوها عن الكوفيين الذين اخذوها مظهراً لعارضته الأمويين.

يتزبوا بزى يميزهم عن بقية المسلمين، والمستغرب أن لا يفعلوا ذلك، خاصة وأن الصوف في ملبيه قريب من مظاهر الزهد والرهبة<sup>(١)</sup>.

### (ب) **كلمة صوفي، يونانية في مضمونها:**

أما أجنبية التصوف عن الإسلام بالنسبة للتسمى بتلك الكلمة، فإنها في أصل مضمونها القديم قبل أن تدخل إلى الأوساط العربية أو الإسلامية، لم يكن يراعى فيها لبس الصوف أو القوم الذين يلبسون الصوف. (وإنما كان يراعى فيها طلب النهاز إلى الأسرار الخفية أو المعانى الكونية المغيبة، واتخاذ الطرق للوصول إلى ذلك). يروي نيكولسون أن "جوزيف فون هامر" عارض في قبول ذلك الرأي الذي يرى أن الصوفية منسوبون إلى الصوف، وذكر في كتابه: "تاريخ البلاغة عند الفرس"، أن الصوفية ينسبون إلى الهندن القدماء المعروفين باسم الحكماء العراة وأن الكلمتين العربيتين "صوفي" و"صافي" مشتقتان من نفس الأصل الذي اشتقت منه الكلمتان اليونانيتان (سوفوس) و(سافيس)<sup>(٢)</sup>. وإذا نظرنا إلى الاشتراق في عبارة (فون هامر)، على أنه الأخذ من المعنى لا من مجرد اللفظ، إذ لا يعقل أن يشتق لفظ عربي من آخر يونياني أو غير عربي يختلف معه في المعنى - مع اعتبار أن التسمية عند صوفية الإسلام مشتقة من الصوف مراعى فيها المظاهر. إذا نظرنا إلى ذلك، سلمنا من اعتراض نيكولسون عليه<sup>(٣)</sup> في هذا الرأي، وتبين لنا أن كلمة صوفي بمعناها عند صوفية المسلمين، هي نفس كلمة (سوفوس) ومعناها عند حكماء اليونان. إضافة إلى ذلك أن الدكتور الشبي ينقل عن الكلباذى أن الزهاد في الشام كانوا يسمون جوعية، وهو اللفظ القريب من الكلمة (العراة) عند الهندن، في الوقت الذي تسمى فيه زهاد الكوفة، وبعض زهاد البصرة بالصوفية<sup>(٤)</sup>. وإنى أرى أن هذا الزهد الإسلامي لا يقل عن التصوف الإسلامي في غربته عن الإسلام وكلا الاتجاهين واحد عند صوفية المسلمين وزهادهم، وصوفية الديانات والثقافات الأخرى، وفي ذلك يقول السيد "محمد أبو الفيض المنوفى" وهو أحد

(١) وينظر في ذلك نيكولسون: في التصوف الإسلامي و تاريخه، ص(٦٧-٦٨) فإنه يروي خبراً يؤيد ذلك الاحتمال الأخير. ويروي عن نولدكه في، ص(٦٧) أن الصوف كان قاعدة عامة في ملابس الزهاد، ثم استمر معهم، حين تصوفوا ونسبوا إليه.

(٢) في التصوف الإسلامي و تاريخه، ص(٦٧).

(٣) ينظر نفس الصفحة والمصدر.

(٤) الصلة بين التصوف والتشيع، ج١، ص(٢٨٠-٢٨٤).

المعصين للتصوف: إن التصوف من جهة معناه العام لفظ عام يدخل فيه كل دين وكل ملة، يعني أن لل المسيحية تصوفها، ولليهودية كذلك، وللهندوكة والفارسية والبوذية . . الخ.

وقد كرر هذا المعنى في أكثر من موضع<sup>١</sup>، ولا يفوتنا هنا، أن ننبه إلى أن الإسلام ليس له تصوف- كما ذهب إلى ذلك السيد الفيضي . . . يعني أنه دين غير مستعد للتتصوف، وما لصق به من هذا التتصوف الذي يدعى أنه إسلامي، إنما هو تشهيده لصق بالإسلام على شاكلة ما لصق بالآديان الأخرى من الثقافات الأجنبية عنها.

وهو ما ذهب إليه أيضاً الدكتور "أبو العلا عفيفي" حيث يقول: إن التصوف في ذاته ليس جديداً في الإسلام، وإنما هو قد عاش في كل بلد ذهب إليه الإسلام، وإنما وترعرع قبل أن يفتحه المسلمين<sup>٣</sup>. فهذا الاتجاه الباطني، والبحث فيما وراء الطبيعة عن خفايا الكون ومحاولة الوصول إليها بطريق المواجهة النفسية والجسمية، لا يعرفه الإسلام ولا يعتبر من سار في هذا الطريق أنه يسير على صراطه المستقيم، وإنما هو استيراد من خارج الإسلام في المخبر والمظهر أو في الحقيقة والشكل: الحقيقة أو الاتجاهأخذ عن أديان مختلفة سماوية وغير سماوية، والشكل أو المظهر أخذ عن زي الرهبان المسيحيين، فجاء علماء العربية فنسبوه إلى الشكل الذي هو أصدق شيء يواجههم هذا إذا قلنا أن تلك الكلمة في لفظها عربية، ومن المحتمل، أن تكون أجنبية وجدت منذ القدم على هؤلاء الذين يريدون أن يشفوا هوى في نفوسهم من ناحية الكون والحياة غير مقتنيين بما جاءت به الأديان، أو جرياً وراء الأفكار الفلسفية أو الكهنوية. وفي ذلك يقول الدكتور أحمد غلوش: "وقد خطر لي بعد طول التفكير أنه من الراجح أن تكون كلمة التصوف مشتقة من الكلمة "تيوصوفية" اليونانية التي كانت تطلق عند قدماء اليونان على مذهب روحى يعتقد الناس والزهاد السالفون قبل الإسلام بعده قرون، فكانوا يتأون بجانبهم عن الدنيا، ويلجاؤن إلى أنواع من الرياضيات الروحية والعبادة مما اقتبسوه من أنبيائهم ورسلهم حباً في التقرب بالروح من خالقهم، وتلقي الحكمة والمعارف القدسية منه تعالى".

(١) ينظر من، ص (٦٩-٨٢): المدخل إلى التصوف الإسلامي.

(٢) التصوف الثورة الروحية، ص(٢٩٤)، وبهذا الصدد فإنه من المحسن أن تذكر أن الأستاذ (براون) يقول: إن التصوف الإسلامي متتطور عن البوذية الهندوكيّة، وخصوصاً (الفيданاتا): المدخل إلى التصوف الإسلامي، ص(٦٩-٧٧) والقصد من ذلك كله، أن التصوف في الإسلام ليس من الإسلام في شيء وإنما هو مؤلف من عناصر عدّة كما سيأتي بيان ذلك بتفصيل أوضاع.

ويؤيد هذا الرأي، ما ورد في دائرة المعارف البريطانية من أن: "التيوصوفين" كانوا معروفين في أزمان بعيدة، وكانوا يزهدون في الدنيا ويقطعون إلى النسك والعبادة، واستنزال الحكمة الإلهية على قلوبهم، وأن هذه الكلمة مركبة من لفظين تركيبياً مزجياً، وهما لفظ "نيو" ومعناه "إله" وـ"صوفياً" ومعناه "الحكمة" أي أن أولئك القوم. كانوا بزهدهم وعبادتهم يتطلعون إلى اكتساب الحكمة الربانية من الله رأساً. فهناك تشابه كبير بينهم وبين المتصوفة من حيث اتحاد الواسطة والغاية<sup>١</sup>. وإذا أضفنا إلى ذلك ما يتبهه الأستاذ عباس محمود العقاد من أن: "التصوف في أمم الغرب المسيحية يشقق من الحفاء أو السر ويطلقون عليه اسم "مستسزم" أي "السرية" أو "المعاني الخفية" فخاصته المميزة له عندهم في البحث في البواطن، والتعمق في الأسرار المغيبة وراء الظواهر"<sup>٢</sup>.

ونظرنا إلى أقوال الصوفية المقدمة وإلى سلوكهم أيضاً وإلى ما في كل ذلك من تطابق مع كل تلك المعاني الأجنبيّة، وإلى اختلاف الكتاب من الصوفية أنفسهم في أصلها كما أشرت إلى ذلك من قبل هم وعلماء اللغة، أمكننا أن نقول إن التصوف في الإسلام، أوله (السمى بالزهد) وأخره (المعروف بالتصوف) إنما هو استيراد من خارج الإسلام وليس من صميمه. وأن تسميته بالزهد في أوله إنما هي بالنسبة إلى جانب منه، مثل التسمية بالعبد والناسك، والجouية المقدمة والحكمة العرابة، وكل هذه أسماء ملحوظ فيها جانب من جانب التصوف، وهو يجمعها كلها، وكل منها يتطابق معه في وجه من وجوهه أو مذهب من مذاهبه. ومن هنا يمكن أن ننظر إلى تلك الكلمة "صوفي" وـ"صوفية" في إطلاقها المبكر قبل الإسلام وبعده في القرن الأول- في المجال العربي على جماعة المتعبدن، أو الفرد العابد<sup>٣</sup>- وأن لا نكذب تلك الروايات التي تقول بإطلاقها في اللغة العربية في ذلك الوقت المقدم على الإسلام<sup>٤</sup>- على أنها من باب الكلمات (الدخلة في اللغة العربية) كما نعرف تطرق تلك الألفاظ إليها في القديم من لغات الأمم المختلفة. ثم جاء

(١) مجلة منبر الإسلام: عدد ١١ أبريل سنة ١٩٦٣، ص(٨٠).

(٢) التفكير فريضة إسلامية، ص(١٥٩).

(٣) كما يروي ذلك السراج، ص(٤٢-٤٣) في اللمع. والزمخشري في أسا البلاغة مادة: صوف. والعقاد في (التفكير فريضة إسلامية) ص(١٦) وهامش القاموس مادة صوف.

(٤) كما فعل نيكولسون: في التصوف الإسلامي وتأريخه، ص(٦٨).

المتأخرون واعتبروها منسوبة إلى الصوف في أصح أقوالهم خاصة وأن لباس الصوف شاع في عصر الجمع والتدوين والتأليف.

على أن إطلاقها في العصر الأول على العباد والنساك ليس بعيد، إذا عرفنا أن اتصالاً حقيقياً نشأ في العالم الإسلامي، اتصل فيه المسلمين بالفلسفة اليونانية في العقود الإسلامية الأولى، ذلك أن ابن كثير، وهو مؤرخ ممتاز ذكر لنا في بعض النصوص، أن علوم الأوائل انتشرت في العالم الإسلامي في القرن الأول الهجري، والقدس بعلوم الأوائل الفلسفة اليونانية وعلم النجوم وغيرها من معارف يونانية لم يوافق عليها العقر، الإسلامي: كما أن هناك نصاً نقله لنا الشيرازي في كتابه "الأسفار الأربعية" عن "المطارحات" لسهروردي يقول فيه: إن المتكلمين الأوائل في عهدبني أمية عرفوا بالفلسفة اليونانية، ولكن ليست من ذلك النوع المشائي الذي عرفه المسلمون بعد<sup>١</sup>. فلا مانع أن تكون قد استوردت بلفظها في ذلك الوقت المتقدم الذي غزت فيه، علوم هذا الصنف من الأجانب العالم العربي الإسلامي في ذلك الوقت، أو قبله إذا تذكينا أيضاً، أن الأديرة والكنائس كانت منتشرة في الجزيرة العربية منذ القدم وأن العرب لم يكونوا بمعزل عنهم، وكثير منهم من خالطهم واعتنق دينهم. فضلاً عن أن العرب كانت لهم صلات تجارية بالعالم المتقدم كله في ذلك الوقت، والذي شاعت فيه ديانات سماوية وغير سماوية<sup>٢</sup>، وفلسفات دينية، ومتافيزية، كما كانت هناك إلى جانب تلك الصلات التجارية، صلات حربية وسياسية بين العالم اليوناني من قديم حين غزا الإسكندر بلاد الشرق، وبين العالم الروماني والفارسي والحبشي بعد ذلك حتى ظهور الإسلام<sup>٣</sup>.

فالتصوف في أصله وفي لفظه ومعناه ومتقدمه ومتأخره استيراد أجنبي وليس من الإسلام في

شيء<sup>٤</sup>.

(١) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، ص(٣١).

(٢) مثل العراق، وفارس ومصر والهند والحبشة والشام، والقرآن الكريم قد سجل تلك الصلات في سورة قريش.

(٣) ينظر في ذلك مثلاً (الحياة العربية من الشعر الجاهلي، الدكتور أحمد محمد الحرف من، ص(٤٢-٩٤) ومطلع التور العقاد، ص(٥١-٩٤).

## الفصل الثاني

### التصوف السنوي والفلسفة

#### تمهيد

وهناك أيضاً قاسم مشترك أكبر بين فلاسفة الإسلام، ومتتصوفيه وهو نظرية المعرفة الإشراقية التي ابتدعها الفارابي أول فيلسوف إسلامي إشراقي، ثم أخذ بها الفلاسفة والصوفية من بعده. فقد كان لهذه النظرية أثر كبير في تشكيل المعرفة عند الصوفية، وإن اختللت مظاهرها ومناهجها عندهم شيئاً ما عنها عند الفلسفه. ولكن النتائج عند الطرفين كانت واحدة نظراً لاتحاد المبدأ. ففسر الوصفيية كثيراً من آرائهم بنظرية المعرفة هذه كما فعل الفلسفه تماماً بتمام، وتجلى ذلك واضحاً في تفسير الولاية والنبوة والوحى، ومعجزات الأنبياء وكرامات الأولياء، ولم يختلف في ذلك الصوفية المسمون بصوفية أهل السنة عن الصوفية الإشراقيين، أو من سمووا بالوصفيية المتكلسين.

#### ١- نظرية المعرفة الإشراقية:

يرى أبو نصر الفارابي أن غاية المعرفة هي الاتصال بالعقل الفعال. والعقل الفعال عنده هو جبريل الموكيل بالوحى والذي ترسم فيه كل الصور- حسب زعمه- وتنتقش فيه كل العلوم والمعارف الغيبية<sup>١</sup>. والإنسان لا يبلغ هذه الدرجة إلا بالمجاهدة والرياضنة وتصفية النفس، وذلك يكون بأفعال إرادية: بعضها أفعال فكرية، وبعضها أفعال بدنية، وليس بأي أفعال اتفقت<sup>٢</sup>. وهذه الأفعال من شأنها أن تنتقل بالإنسان شيئاً فشيئاً من حالة البشرية إلى حالة الملائكة ويسير كما يقول الفارابي في جملة الجواهر المفارقة للمواد<sup>٣</sup>. وبهذا يكون قد وصل إلى درجة المعرفة التامة التي صارت المعلومات فيها منطبعة في نفسه، وأصبحت نفسه مع الصور الكلية "عقلأً ومقولاً بالفعل". وهذه هي رتبة الاتصال بالعقل الفعال.

(١) مقالة في معانى العقل ضمن مجموعة الثمرة المرضية طبعة ليدن سنة ١٨٩٠ م، ص ٣٣-٣٨.

(٢) آراء أهل المدينة الفاضلة، ص ٦٧، المعرفة عند مفكري المسلمين، ص ٢٢٣-٢٢٩، ٢٣٦-٢٣٢، معالم الفكر الفلسفي، ص ٩٨.

(٣) آراء أهل المدينة، ص ٦٦.

وما دام الإنسان قد وصل إلى هذه الدرجة، فقد صار في حالة تقبل للمعلومات الجزئية الشبيهة، والمعرف الكلية التي لا يطلع عليها، إلا الملائكة المقربون، لأنها متقوشة في اللوح المحفوظ أو العقل الفعال، ويكون ذلك إما في وقت اليقظة، أو في وقت النوم، وهي حال الفلسفة والحكمة الإلهيين<sup>(١)</sup>.

هذا هو فحوى نظرية المعرفة الإشراقية عند أتباع الأفلاطونية الحديثة<sup>(٢)</sup> من المسلمين كما رسمها لهم الفارابي. ولتدبر مراحل هذه النظرية، بالإجمال، لعلنا نصل من وراء ذلك إلى تلك الأسس التي قامت عليها، فنستطيع رد الأخطاء التي ترتب على القول بهذه النظرية إلى أصولها. وهي تلخص - كما قال بها الفارابي - في أن الإنسان إذا قويت نفسه بالرياضة، حتى صار عقلاً<sup>(٣)</sup> بالفعل، وصارت المقولات منه هي التي تعقل، حصل له حينئذ عقل بالفعل، أو عقل مستفاد، وعن طريق هذا العقل، يمكن للإنسان أن يتصل بالعقل الفعال الذي هو جبريل عند الفلاسفة، واللوح المحفوظ عند الصوفية، والذي قد نقش فيه كل شيء: ما كان وما يكون، وتكون نفس الإنسان في هذه الحالة بمثابة المرأة يعكس عليها كل ما عند الملأ الأعلى، أو ما في نفوس الملائكة، فيكون ذلك الشخص بما يفيض من العقل الفعال إلى عقله المفعل حكيمًا وفليسوفاً.

(١) آراء أهل المدينة، ص ٨٤، المعرفة عند مفكري المسلمين، ص ٢٢٣-٢٢٩، معاجم الفكر الفلسفى، ص ٩٨.

(٢) الأفلاطونية الحديثة، مذهب إشراقى يقوم على التجدد من ماديات النفس، واعتزال العالم الخارجى باطالة التأمل والتفكير والنظر في النفس أو في العالم رغبة الوصول إلى الإله أو الاتخاد به فكريًا، والعيش معه في العالم الأعلى، أو الكينونة الدائمة في ذلك العالم المجرد أو الإلهي، والإلتفاف على أسرار تعجز النفس عن الوصول إليها في حال ماديتها، وقد أثر هذا المذهب أولاً عن أفلاطون، ثم قوي واشتد عوده على يد أفلوطين في القرن الثالث الميلادي.

(٣) كلمة عقل في نظرية المعرفة الإشراقية، يراد بها الحالة التي عليها الإنسان من المعرفة، وعندم أن الإنسان قبل حصوله على المعلومات، يكون في مرحلة العقل الهيولاني أي المجرد من المعرف، فإذا بدأت المعرف تشرق في نفسه من العقل الفعال، صار عقلاً مفعلاً، فإذا قويت هذه المعرف، صار عقلاً بالفعل، فإذا ازدادت عن ذلك صار عقلاً مستفاداً، أو في مرحلة العقل المستفاد، وهي آخر تطور يمر به الإنسان عندم في تحصيله للمعرف بالطريقة الإشراقية، أو الذروة، وفي هذه المرحلة يستطيع الإنسان أن يتصل، بالعقل الفعال، أو جبريل الموكل بالوحي وأخر العقول العشرة التي تحكم الكون في نظرهم، والذي يعتبر عقلاً لفلك القمر، ويأخذ عنه المعرفة الغيبية والعلم اللذين كاكملا ما يكون الأخذ والعلم، ويكون في هذه الحالة بإرادة الإنسان نفسه.

”وما يفيض منه إلى قوته التخييلة نبياً منذراً بما سيكون، ومخيراً بما هو الآن من الجزئيات بوجود يعقل فيه الإلهي“<sup>١</sup>.

ونلاحظ أن الفارابي يجمع بين المعرفة والنبوة في نظرية واحدة و يجعل الأساس الذي تقوم عليه معرفة العلماء والفلسفه الإلهية نفس الأساس الذي تقوم عليه معرفة الأنبياء، وإن كان قد خص الأنبياء بزيادة في قوة المخيلة. كذلك يجعل هذه النظرية أساساً لمعارف المرضى والمجانين وغيبائهم فيقول: ”قد تعرض عوارض يتغير بها مزاج الإنسان، فيصير بذلك معداً لأن يقبل عن العقل الفعال، إما في وقت اليقظة، وإما في وقت النوم.“

ولى جانب ما تتطوّر عليه هذه النظرية من عناصر إشراقية فإنها تحتوي أيضاً على آراء أرسطية خاصة بالأحلام من ناحيتها النفسية والحسية<sup>٢</sup>، فنرى فيها علاقات بين قوى النفس الحسية والنفسية والخيالية في استبانت المعانى الغيبية وحجاً أو رؤيا. فإن الفارابي يعلل ظهور الصور وإشراق المعلومات في النفس بقدرة الخيال، وضعف الإدراك الحسي الخارجي في الوقت ذاته بحيث لا يستولى على تلك القوّة استيلاً كاملاً، فحيثئذ تعن خلسات ترى فيها النفس كثيراً من الصور ”التي يعطيها العقل الفعال، فتختليها القوّة التخييلية بما تحاكيها من المحسوسات المرئية“. وذلك في الرؤيا أو الإلهام وفي حالة الوحي تراءى الصور والمعانى الإلهية على هيئتها المُقيقة<sup>٣</sup>.

وهذا هو تفسير المعرفة، وما يتصل بها من النبوة أو الولاية عند فلاسفه الإسلام.

## ٢- المعرفة الإشراقية والتصوف السنّي:

إذا انتقلنا إلى دوائر الصوفية، رأينا بواكير هذا الإشراق، قد بدأت تأخذ طريقها إلى علوم الصوفية ومعارفهم، ابتداءً من الربع الأخير للقرن الثاني الهجري، حيث بدأ الزهد يتتطور إلى

(١) آراء أهل المدينة الفاضلة، ص ٨٥-٨٦-٧٥-٧٦، في النفس لأرسطو طاليس ترجمة د. عبد الرحمن بدوي، ص ١١-١٢، من التصدير، ص ٧٢-٧٩، قارن: الإشارات لابن سينا قسمى (٤-٤) الجزء الخاص بالإلهيات، مقالة في معانى العقل للفارابي. في النفس والعقل، ص ٢٠٧، ٢٤١-١٩٣، نظرية المعرفة عند ابن رشد، ص ٨٧-٥.

(٢) رسالة الحاس والحسوس أسطو تلخيص ابن رشد. ترجمة د. عبد الرحمن بدوي، ص ٢٠٨-٢٣٢ من (في النفس) لأرسطو، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ١٥٧-١٦٢.

(٣) آراء أهل المدينة، ص ٨٥-٨٦، ٧٧-٦٩، في الفلسفة الإسلامية للدكتور إبراهيم مذكر، ص ١١٦) الطبعة الأولى.

التصوف ويصبح هذا الأخير طريقاً إلى المعرفة بعد أن كان طريقاً للعبادة<sup>(١)</sup>، وبدأ استعمال الكلمة: تصوف، وصوفي، وإطلاقها على من مالوا في أفكارهم إلى ناحية المعرفة، أو (الثيوسوفيا)<sup>(٢)</sup>.

كما رأينا هذه الأفكار الفلسفية التي تقدمت في الفصل الأول، بدأت تظهر في إنتاج بعضهم ومقالاتهم منذ ذلك التاريخ، وإن كانت بصورة خافتة، وفي هيئة عبارات مجملة، ومظاهر من البساطة<sup>(٣)</sup>، لم يصل بها إلى مستوى ذلك الفكر الفلسفي المقنن، أو الدقيق الذي وجد عند الفارابي أو ابن سينا مثلاً، والذي ستره بعد في الوسط الصوفي المتكلف من أمثال السهروردي، وابن عربي.

وربما كان هذا أمراً طبيعياً عند هؤلاء الذين عاشوا في جو ثقافي تغلب عليه النزعة الدينية (الشوفينية) والفلسفية<sup>(٤)</sup>، فلم يكن من المتظر أن يظهر الإشراق في هذه البيئة الإسلامية في أشخاص الفلسفه، دون أن يكون للتصوفة الأوائل منه نصيب، ودون أن يتطور الزهد في أشخاصهم إلى التصوف<sup>(٥)</sup>، فالفلسفة اليونانية، والهرمسية<sup>(٦)</sup>، وغيرها من الفلسفات الشرقية، هي وراء تطور الزهد إلى التصوف، وإن كان في مراحله الأولى، قد حافظ في مجمله على الطابع

(١) مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١١٦.

(٢) انظر: الرسالة القشيرية، ص ٨-٧ طبعة محمد علي صيغ سنة ١٣٦٧ هـ دراسات نيكولسون، ترجمة الدكتور أبو العلاء عفيفي بعنوان (في التصوف الإسلامي، وتاريخه، ص ٢٧-٣)، مدخل إلى التصوف الإسلامي لأستاذ الدكتور أبو الرواف، ص ١١١) وما بعدها الطبعة الأولى دار الثقافة سنة ١٩٧٤ م.

(٣) نيكولسون، المصدر المقدم، ص ٤-٦، ص ٤٥-٤٦.

(٤) نيكولسون نفس المصدر، ص ١٦-٦٧، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٩٤، ص ٦) من صدر هذه الدراسة.

(٥) نيكولسون: دراسات: (في التصوف الإسلامي..)، ترجمة الدكتور أبو العلاء، ص ١٣-١٩، ص ٦٩-٢٤، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠١، معلم الفكر الفلسفى الدكتور عبد فراج، الطبعة الأولى، ص ١١٣ ، في الفلسفة الإسلامية (منهج وتطبيقة)، ص ٤٠-٣٨ (٤٠) الطبعة الثانية، دار المعارف بمصر سنة ١٩٦٨ م.

(٦) نسبة إلى هرمس، وهو حكيم مصرى قديم أو إله الحكمة في مصر القديمة أو أحد كبار الفلسفه البabilيين، على أقوال. وقد نسبت إليه فلسفة قامت قدماً في مصر وفي بلاد الشرق في القرن الثالث الميلادي تعتمد في المعرفة على الذوق والرواية وأضعاف جانب الجسد ليقوى جانب الروح والنفس وتتصل هذه الأخيرة بالإله وتحتد به. انظر إخبار العلماء بأخبار الحكماء للفقطي، ص ٢-٦، ص ٢٢٧-٢٢٩، القاهرة سنة ١٣٢٦ هـ، تمهيد لتاريخ مدرسة الإسكندرية- الدكتور نجيب بلدي القاهرة سنة ١٩٦٢ م.

السني، وبذل معظم "الصوفية" ما في وسعهم من جده للتوافق بين تصوفهم، وبين القرآن والسنة اللذين اتخذواهما أساساً لجميع أقوالهم، وأفعالهم<sup>(١)</sup>.

ولا بد وأن نلاحظ، أن الكلبي المتوفى سنة ٢٦٠هـ والفارابي المتوفى سنة ٣٣٩هـ مثلاً، كانا معاصرين أو متعاصرين تقريباً لرواد التصوف الأوائل من أمثال أبي يزيد البسطامي المتوفى سنة ٢٦١هـ، والجنيد بن محمد (٢٩٧هـ)، والحلاج (٣٠٩هـ)، ويكفي بالحلاج هنا دليلاً، على تأثير التصوف في ذلك الوقت المبكر، بالإشراق، وبالاتجاهات الأجنبية الخارجة عن البيئة والثقافة الإسلامية<sup>٣</sup>، وإن فلم يكن من الجائز أن تخفي ثقافة الأولين (أي الفلاسفة) على الآخرين (أعني الصوفية)<sup>٤</sup>.

كما أنه من غير المظنون أو الصوفية- وهم أرباب فكر وتأمل- قد بعدوا عن هذا النوع من الثقافة الإسرائية، وخاصة أن القصد من التصوف سواء في الميدان الفلسفى الحالص، أو في الميدان الصوفى الحالص أيضاً، هو الترقى والوصول، ومشاهدة الواحد الحق، والارتشاف من بناءي المعرفة والعلم<sup>٣</sup>.

يقول نيكولسون: "إذا أخذنا بالحكم الذي انتهت إليه بعد دراسة تذكرة الأولياء لفريد الدين العطار، وغيرها من المراجع: وهو أن التصوف الإشراقي - أعني التصوف المقابل لمجرد الزهد والورع - قد ظهر ووصل إلى درجة عالية من التطور في نصف القرن الذي وقعت فيه

(١) نيكولسون: المصدر المقدم، ص ٢٧، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١١٢-١١٩-١٢٠.

(٢) انظر أخبار الحلاج لعلي بن أئب الساعي طبعة الجندي دون تاريخ، ص ١٧-١٨-١٩ على سبيل المثال، مدخل إلى التصوف...، ص ١٤٨-١٥٨-١٨١، التصوف الثورة الروحية في الإسلام للدكتور أبو العلا عفيفي الطبعة الأولى سنة ١٩٦٣ م، ص ٢٣٢-٢٤٥.

(٣) قارن: في الفلسفة الإسلامية، منهج وتطبيقه للدكتور إبراهيم مذكر، ص ٤١-٤٢، نيكولسون: نظرية تاريخية في أصل التصوف وتطوره، (ضمن دراسات) ترجمة الدكتور أبو العلا عفيفي بعنوان (في التصوف الإسلامي)، ص ١٣-١٨.

(٤) انظر الفارابي، وابن سينا فيما تقدم، آراء أهل المدينة الفاضلة، ص ٢٨-٢٦، ص ٦٦-٦٧، (في التصوف الإسلامي وتراثه) ترجمة الدكتور أبو العلاء، ص ٢١-١٨، ص ٦٧-٦٨، الصلة بين التصوف والتشيع للدكتور كامل الشيشي، جا، ص ٢٨٠-٢٨٤، المدخل إلى التصوف الإسلامي للأستاذ محمد أبو الفيض المسوبي. الطبعة الأولى، ص ١٨-٦٩-٨٢، التساعية الرابعة لأفلاطون، ص ٥١-٥٦-٥٧، فيدون لأفلاطون، ص ٢١٦-٢٦٢-٢٧٢، مناهب التفسير الإسلامي لجولدت شهر ترجمة د. عبد الحليم التجار طبعة سنة ١٩٥٤م، ص ٢٠١-٢٥٥-٢٥٦، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠١-٢٠٥، السهروردي. مجموعة في الحكمة الالهية، ص ٧٤-٥٣-٥٤، أستاذى الدكتور أبو الرواف الفقازانى في (المعرفة الصوفية) مجلة الرسالة عدد ٩٣٣، ص ١٩٥١، ص ٥٥٠) عمود (٢-١) مدخل...، ص ١١٧-١١٦.

خلافة المؤمن، والمعتصم، والواثق، والموكل- أي بين سنة ٨٩٨هـ، سنة ٢٤٧هـ- كان من الواجب علينا أن نبحث في الحال، الأثر الذي كان للفلسفة اليونانية بوجه عام، والفلسفة الأفلاطونية الحديثة بوجه خاص في هذه الحقبة من الزمن<sup>(١)</sup>.

ثم يقول بعد ذلك: "ولا حاجة بنا إلى الإطناب في الكلام عن انتشار الثقافة الهلينية بين المسلمين في ذلك العصر...، فقد طغت موجة العلوم اليونانية- وقد بلغت ذروتها آنذا- على العراق من مراكز ثلاثة: من الأديرة المسيحية في الشام، ومن مدرسة جنديسابور الفارسية في خورستان، ومن وثني حران- أو الصابئة في الجزيرة<sup>(٢)</sup>. ويشير بخصوص فلسفة هذه المدرسة الأخيرة وهي الهرمسية أو الصابئة، إلى أن الدلالات تكاد تجعل الإنسان يوقن بأن الاتصال الفكري بين الصابئة وال المسلمين، قد وجد سبيلاً إليهم قبل هذا التاريخ بزمن طويل، وهو القرن التاسع الميلادي، أو عصر الخليفة المؤمن<sup>(٣)</sup>.

ثم يرى نيكولسون، أن أبرز هذه الفلسفات التي تأثر بها الفكر الإسلامي ابتداءً، هي الفلسفة اليونانية، مخلفة بخلاف المذهب الأفلاطوني الحديث، وأن المسلمين قد وجدوا هذا المذهب "أينما حلوا" وفي أي مكان اتصلوا فيه بالحضارة اليونانية<sup>(٤)</sup>. على أن الفلسفة الأفلاطونية الحديثة، لم تسلم بدورها كما قدمت من الامتزاج بالعناصر الشرقية الأخرى. وفي ذلك يقول نيكولسون: "فإن الفلسفة الأفلاطونية الحديثة قد دخلتها عناصر أجنبية كثيرة خلال ستة قرون"<sup>(٥)</sup>. في وسط هذا الجو الفلسفي (الثيوسوفي) لم يكن مفر من تأثير الصوفية الأولين به كما تأثر الفلاسفة وإن حافظ الصوفية على مبدئهم في التمسك بالكتاب والسنّة في معظم الأحيان.

(١) نظرة تاريخية في أصل التصوف، ضمن (دراسات) له ترجمتها الدكتور أبو العلا بعنوان في التصوف الإسلامي و تاريخه، ص ١٣.

(٢) نفس المصدر، ص ١٤، قارن: من أفلاطون إلى ابن سينا، ص ٢٢-٢٤، تاريخ الفلسفة في الإسلام لدى بور. ترجمة الأستاذ محمد عبد الهادي أبو ريدة، ص ١١-٣٣، تاريخ الفلسفة الإسلامية لهنري كوريان، ج ١، ص ٥٥-٥٦.

(٣) نيكولسون: المصدر المقدم، ص ١٥.

(٤) نفس المصدر، ص ١٦.

(٥) نفس المصدر والصفحة.

يحدثنا سري السقطي (٢٥٣هـ) عن معروف الكرخي (٢٠٠هـ) أستاذه الذي ينسب إليه أول تعريف للتتصوف<sup>١</sup>، فيقول: "رأيت معروفاً الكرخي في النوم، كأنه تحت العرش، فيقول الله عز وجل ملائكته: من هذا، فيقولون: أنت أعلم يا رب، فيقول: هذا معروف الكرخي سكر من جبي، فلا يفيق إلا بلقائي".<sup>٢</sup>

ويعرف أبو سليمان الداراني - وهو من أعلن كثيراً: "علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة" - المعرفة فيقول: "لو تمثلت المعرفة رجلاً لهلك كل من نظر إليها، لفطر جمالها وحسنها وطبيها، ولطفها، ولبذا كل نور ظلاماً بالقياس إلى بعاتها".<sup>٣</sup>

وقد عرض علينا أبو يزيد البسطامي هذه الأفكار من خلال تجربته الذاتية، فيما أثر عنه من أقوال، ومن عباراته التي يمكن أن نعتبرها صدى لعبارة أفلوطين أو هرمس<sup>٤</sup>، المتقدمة "خرجت من بايزيديق كما تخرج الحياة من جلدها ونظرت، فإذا العاشق والمشوق والعشيق واحد، لأن الكل واحد في عالم التوحيد".<sup>٥</sup>

وقد كان لهذه العبارة الصادرة من رائد من كبار رواد الصوفية، صدى حتى في الأوساط الفلسفية إلى جانب صداتها في الأوساط الصوفية - بحيث أن الفلسفة عبروا عن مثل هذه الفكرة بعبارات مماثلة<sup>٦</sup>، وهذا يرجع أن الطرفين كانوا يأخذان من منبع واحد<sup>٧</sup>.

(١) الأستاذ الدكتور أبو الوفا الفتازاني: مدخل إلى التتصوف الإسلامي، ص ١١٧، نيكولسون ترجمات الدكتور أبو العلا، ص ٤.

(٢) الرسالة القشيرية، ص ٩ طبعة صبيح سنة ١٩٥٧م، نيكولسون الترجمات المتقدمة، ص ٥.

(٣) نيكولسون نفس المصدر، ص ٢٤-٢٦.

(٤) ، ص ١١-٥.

(٥) ترجمات الدكتور أبو العلا عفيفي (في التتصوف...، ص ٢٥) نيكولسون نقاً عن تذكرة الأولياء للعطار، ج ١، ص ١٣٧.

(٦) انظر الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة، ص ١٨) حيث يقول: "... والعاشق منه والمشوق" و، ص ٨٤) حيث يقول: "ولما يكون ذلك الإنسان إنساناً قد استكمل، فصار عقلاً ومعقولاً بالفعل" وكذلك، ص ٨٥، وانظر أيضاً حي بن يقطان لابن طفيل طبعة دار المعرفة، ص ١٠٦) حيث يقول ابن طفيل في وصف حي بن يقطان في حالة تجرده واتصاله: "... فهو العارف والمرء والمعرفة، والعالم والمعلوم والعلم لا يتبادر في شيء من ذلك...".

(٧) انظر في الفلسفة الإسلامية، ص ٤٣-٤٤، آراء أهل المدينة الفاضلة، ص ٨٤-٨٥) وهي بن يقطان لابن طفيل، ص ١١٨، (في التتصوف الإسلامي) ترجمات نيكولسون، ص ٢٣، التساعية الرابعة، ص ٣٢٣، مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١١٢.

ولكن مع ذلك يمكن القول إجمالاً بأن صوفية القرن الثالث والرابع، قد اتخذوا القرآن والسنة ميزاناً لجميع ما يخوضون فيه من بحوث نظرية وما يحسونه من حالات وجودانية، وكانت نتيجة هذا أنهم عنوا بوجه خاص بناحية الzed و العبادة والناحية الأخلاقية في التصوف<sup>١</sup>. إلى جانب الاتجاه الذوقى الكشفي الحالى الذى تيزوا به عن الفلسفه الدين شاب ذوقهم شائبة من العقل والفلسفه. وبناءً عليه فيمكن أن نعتبر تصوف هذين القرنين تصوفاً إسلامياً ناضجاً، أكتملت له كل مقوماته<sup>٢</sup>، التي يقوم عليها التصوف عموماً<sup>٣</sup>، إضافة إلى ما يقوم عليه من مبدأ التمسك بالكتاب والسنة<sup>٤</sup>.

### ٣- المعرفة عند أبي يزيد البسطامي ومراجعه الصوفية<sup>٥</sup>:

والمعرفة عند أبي يزيد البسطامي مقرونة في الأغلب، بالتحفظ من هذا العالم الديني والسمو إلى عالم الملائكة، أو الملأ الأعلى، وقد يكون لهذه الفكرة أصول إسلامية<sup>٦</sup>، إلا أن أبي يزيد قد خرج بها إلى ما يشبه أصول الفلسفه العرفانيين أو الغنوسيين.. وقد تجلى ذلك في وصفه لمراجعه الذي يقصه علينا كرؤيا رأها في النوم، متأثراً في ذلك بأبي منصور العجل<sup>٧</sup>، أو غيره من غلاة الشيعة أو أتباع أفلوطين.

فقد رأى في النوم كأنه عرج به إلى السموات قاصداً إلى الله. طالباً لمواصلة الله سبحانه على أن يقيم معه إلى الأبد. قال: فلما أتيت إلى السماء الدنيا إذا أنا بطير أخضر فنشر جناحاً من أحنته، فحملني عليه وطار بي، حتى انتهى بي إلى صفوف الملائكة، ثم لم يزل يعرض

(١) انظر: نيكولسون، ص ٢٦) المقدمة (دراسات في التصوف الإسلامي) ترجمة د. أبو العلاء عفيفي، بعنوان: (في التصوف الإسلامي وتأريخه، مدخل إلى التصوف الإسلامي)، ص ١١٢-١١٨-١٦٩-١٦٨.

(٢) مدخل إلى التصوف الإسلامي للدكتور أبو الوفا الشفرازاني، ص ١١٢.

(٣) نفس المصدر، ص ٤-٧ وقد ذكر في هذه الصفحات أستاذى الدكتور أبو الوفا تلك المقومات، أو الخصائص الخمس التي يمكن أن تتطابق على أي نوع من أنواع التصوف، أو يشترك فيها كل نوع من أنواعه.

(٤) انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي: الفصل الرابع بأكمته من، ص ١١١-٢٢٤.

(٥) ما عرضته في هذه الفقرة خاصاً بأبي يزيد، هو مذهبه في المعرفة وأن طرقها الفناء في الله، أو عن النفس، وأما ما يحصل بجانب الاتحاد عنده، فقد أخرته إلى الفقرة الخاصة بالإمام الغزالى حيث يبدي الغزالى رأيه في هذا المذهب مع مذهب الحلول أيضاً.

(٦) انظر: القوائد لابن القيم، ص ١٥٩-١٦٠.

(٧) انظر، ص ٨٠) من هذه الرسالة.

علي من الملك ما كلت الألسن عن نعنه وصفته، فكنت أقول: مرادي غير ما تعرض على، ثم رأيت كأني عرجت إلى السماء الثانية، وعرض الملك علي ما عرضه في السماء الأولى، فرددت عليه بأن مرادي غير ما تعرض "ثم هاج من سري شيء من عطش نار الاشتياق حتى أن الملائكة" مع كل ما حولها من أشجار من النور "صارت كالبعوضة في جنب همتى" ثم لم يزل يعرض علي من الملك ما كلت الألسن عن وصفه، ففي كل ذلك كنت أقول: مرادي غير ما تعرض علي..."

فلما علم الله من أبي يزيد صدق الانفراد به في القصد إليه ظل الملك يعرج به حتى انتهى له إلى السماء السابعة، ثم منها إلى الكرسي حتى انتهى إلى عرش الرحمن. ولما ظهر منه صدق الإرادة في القصد إلى الله، ناداه الله سبحانه و قال له: "يا صفي. ادن مني... واجلس على بساط قدسي، قال: فطلت أذوب عند ذلك كما يذوب الرصاص.. ثم استقبلني روح كلنبي، واستقبلني روح محمد (صلى الله عليه وسلم)، ثم قال: يا أبي يزيد. قد فضلك الله على كثير من خلقه. ثم لم أزل مثل ذلك حتى صرت كما كان من حيث لم يكن التكفين"<sup>١</sup>، أي فنيت عن وجودي حتى صرت إلى حالة ما قبل الوجود، أي إلى العدم المحسن<sup>٢</sup>.

والقصة طويلة استغرقت كل الصفحات المذكورة من ذلك الكتاب (المراجع). وأبرز ما فيها وصفه لنفسه في حال المعرفة وقت العروج وكان التجريد، والتخفف من ثقل الجسم ومن الإحساس بالحياة هي التي تمنحه القوة على العروج<sup>٣</sup>.

قصة العروج عند أبي يزيد تشبه عروج (أفلوطين) شبيهاً قوياً إذ أن كليهما يخبرنا أنه لا يقصد من تصرفه إلا رؤية الله والفناء فيه أو الاتحاد به، وأن من شرائط الاتحاد، العروج نحو الاتحاد والفناء عن النفس والتجدد عن الحس حتى يصبح المتضوف "خفيفاً غير ذي ثقل" على حد

(١) كتاب المراجـ لأبي القاسم القشيري تـ: دكتور علي حسن عبد القادر. الطبعة الأولى دار الكتب الحديثة، ص ١٢٩ - ١٣٤.

(٢) وهو بهذا يعرض علينا مذهبـ في الفناء الذي يعتبر بناء على هذا العمق الذي تراه في هذه العبارة وغيرها، أول واضع لذهبـ الفناء في التصوف الإسلاميـ، انظر: مدخلـ إلى التصوف الإسلاميـ، ص ١٤٧ - ١٤٨، قارنـ: مذهبـ في الفناء أيضاً في علم القلوب المنسوبـ لـ محمد بن عطية المكيـ مخطوطـ بـ دار الكتب المصريةـ، ص ٦٦.

(٣) كتاب المراجـ، ص ١٢٢ - ١٣٣.

تعبير (أفلاطين)<sup>١</sup>، وأما أبو يزيد فإنه يقول: حتى يصير كما كان من حيث لم يكن التكوين. أي على الحالة التي كان عليها قبل وجوده الدنيوي وقت أن كان في عالم الذر. وهو يتخذ آية الميثاق<sup>٢</sup> دليلاً على مذهبه في الفناء<sup>٣</sup>. ولكن الآية تشير إلى توحيد الفطرة لا إلى توحيد الفناء، وهي في الحقيقة تبكيت للكفار حين تكفلوا بالكفر وخرجوا به على طبيعتهم، وغيروا نظرة الله التي فطر الناس عليها<sup>٤</sup>.

كل ما نستطيع أن نميز به معراج أبي يزيد عن اتحاد أفلاطين هو تلك الملامح الخفيفة التي اقتبسها من معراج رسولنا محمداً (صلى الله عليه وسلم)<sup>٥</sup>، وإن كانت شكليّة إذا قيسَت بما أخذَه أبو يزيد عن أفلاطين أو عن الهرمسة كما أنه مما يباعد بين معراج الرسول (صلى الله عليه وسلم) ومعراج أبي يزيد، أنَّ الرسول صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يهدِ لمعراجِه بوسائل التجرد كما فعل أبو يزيد<sup>٦</sup>. فالنزعة إلى التجرد، والعمل على الترقى في المراقب، من أجل الوصول إلى حالة النورية، والانخراط في سلك الملائكة عند المسلمين، وسلك الإلهية عند أفلاطين، والحظوظة ياشراق نور الله سبحانه وتعالى، والإطلاع عليه، مظاهر مشتركة بين بعض متصوف المسلمين، وغيرهم من أصحاب الفلسفات الأخرى وفي مقدمتها فلسفة الأفلاطونية المحدثة<sup>٧</sup>.

(١) تاريخ الفلسفة اليونانية، ص: ٢٩٠-٢٨٩، التساعية الرابعة، ص: ٥١-٥، ويمكن أن نضيف إلى ذلك تأثيره بالتالي الهرمسى في قوله بالمرور والاتحاد، والوصول مع الإله إلى درجة النفي أو العدم كطريق للوصول أو المعرفة. وخاصة إذا دققنا النظر في عبارة أبي يزيد. انظر: تمهيد لتاريخ مدرسة الإسكندرية للدكتور نجيب بلدي، ص ١١٣-١١٠ إلى ١٠٧ إلى جانب الفقرة الخاصة بالفلسفة الهرمسية صدر هذه الرسالة.

(٢) وهي قوله تعالى: إِذَا أَخْذَ رِبَكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظَهُورِهِمْ ذُرِّيَّهُمْ وَأَشَهَدُهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلْسُتْ بِرِّكُمْ؟ قَالُوا: بَلْ شَهَدْنَا الْأَعْرَافَ، آية (٧٢).

(٣) انظر (علم القلوب) المنسوب لأبي طالب المكي مخطوط بدار الكتب، ص ٦٩-٧٠.

(٤) تفسير ابن كثير، ص ٥٠٦-٥٠٠، ج ٣ طبعة الشعب والإمام الشوكاني آية (١٧٢) سورة الأعراف، آية (٣٠) سورة الروم، الكشاف الزمخشري الطبعة الأولى، ج ١، ص ٣٥٧، مناهج الأدلة لابن رشد، ص ١٥٤) الطبعة الثالثة. وتقديم الدكتور محمود قاسم.

(٥) انظر صحيح مسلم، ج ١، ص ٩٩-١٠٥.

(٦) مجموعة الرسائل والمسائل لابن تيمية، ص ٨٥، ج ٥، في التصوف الإسلامي، ص ٥٩.

(٧) في التصوف الإسلامي وتأريخه لنكولسون، ص ١٨) وهو يقول: ولكنني على يقين من أننا إذا نظرنا إلى الظروف التاريخية التي أحاطت بنشأة التصوف بمعناه الدقيق، لزم أن نعتبره وليداً لاتحاد الفكر البوذى، والديانات الشرقية،

فمهما يكن عند الصوفية من عناصر سنية، إلا أنها نلمح لديهم جانباً، ولو يسيراً، من الإشراق. وذلك أمر لا مفر منه، عند من مال إلى الفلسفة، أو التصوف غير السنّي، أوأخذ بهما حيث أنهما دخيلان على الإسلام<sup>١</sup>، وفيهما، من وثنيات الديانات القديمة ما فيها، والعصر في نفسه، قد كان عصر اختلاط بين الأمم وبين الثقافات، وكانت أفكار هذه الثقافات، وكتبها في متناول طبقات المتعلمين منهم، ابتداء من الربع الأخير للقرن الثاني الهجري<sup>٢</sup>.

وفي الوقت الذي بدأت الكلمة (صوفي) تشيع فيه<sup>٣</sup>، وسيأتي لنا تصریح السهوردي المقتول بهذا التأثر وإعلان ذلك الاقتباس<sup>٤</sup>.

#### ٤- المعرفة عند الجنيد:

(أ) ويکاد يتجاوز كل من أفلاطون وأفلاطين في مذهب الجنيد بن محمد سيد الطائفية عند الصوفية. وعلى الرغم من أنه أعلن تمسكه بالكتاب والسنّة إلى أبعد حد، وداوم على فعل الطاعات واتخذ إماماً أو سيداً في ذلك وأثرت عنه المأثورات في هذا المجال التي منها: "فإن العارفين بالله تعالى أخذوا الأعمال عن الله تعالى وإليه، رجعوا فيها، ومنها: "الطرق كلها مسدودة على الخلق، إلا على من اقتفي أثر رسول الله (صلى الله عليه وسلم)"<sup>٥</sup>، نقول على الرغم من ذلك كله فإننا نجد لديه تأثراً بذلك الجانب الإشراقي الذي يمت بصلة إلى أفلاطون وأفلاطين أيضاً.

---

وإن كنت أرى أيضاً أن التصوف في أحد زواياه وليد عوامل أخرى من طبيعة القرآن كحضنه على الفكر والنظر مثلاً وكلامه عن قضيّا الوجود والالوهية.

(١) في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص ١٨، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٤٦ (الطبعة الخامسة، التصوف الثورة الروحية في الإسلام، ص ٢٩٤) للدكتور أبو العلا عفيفي الطبعة الأولى، المدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٧ - ١٨، ص ٧٣-٧٥-٧٦.

(٢) بل إننا نعرف أن الترجمة بدأت رسمياً في عهد أبي جعفر المتصور سنة ١٣٦ هـ - سنة ١٥٨ هـ. انظر: الوسيط في الأدب العربي وتاريخه للشيخ أحمد الأسكندراني آخر طبعة، دار المعارف سنة ١٩١٦ م، ٢٤٢ هـ، تاريخ العرب للدكتور فيليب خوري حتى ترجمة محمد مبروك نافع الطبعة الثانية سنة ١٩٤٩ م، ٣٨٧ هـ، إلى جانب المراجع المقدمة صدر هذا الفصل، والتي تثبت شيوخ الثقافة اليونانية وغيرها بين العرب المسلمين في وقت مبكر.

(٣) نيكولسون المصدر المقدم، ص ١٤-٣، ٦٨-١٥، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠، الرسالة القشيرية، ص ٧-٨، الصوفية والقراء، لابن تيمية طبعة المنار، ص ٢، الصلة بين التصوف والتشيع، ج ١، ص ٢٨-٢٤.

(٤) انظر مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٥٠٢-٥٠٤، حكمة الإشراق، ص ١٥٧-١٥٨.

(٥) الرسالة القشيرية، ص ١٩، طبعة محمد علي صبيح سنة ١٩٥٧ م..

فهو في صدد الموازنة بين مقامات العارفين يفرق بين العقل، والعلم، والمعرفة، وأساس هذه التفرقة هو التفاضل بين هذه الأمور على تلك الطريقة الإشراقية.

يقول: "فصاحب الحاضرة يهديه عقله وصاحب المكاشفة يدنيه علمه، وصاحب المشاهدة يمحوه معرفته".

فتلاحظ أنه قد ربط بين العقل وبين الحاضرة، وهي أولى مراحل الترقى ويحتاج القلب فيها إلى البرهان، لأنه لا يزال بعد وراء الستر، وتلتها المكاشفة: وهي التي لا يحتاج صاحبها إلى تأمل دليل فلذلك ربط بينها، وبين العلم، ثم المشاهدة، وهي "حضور الحق من غير بقاء تهمة" وإشراق شمس الشهود ومرتبتها مرتبة العرفان، أو المعرفة<sup>١</sup>.

ثم إننا نراه يربط المعرفة بالفناء، ويعمق في ذلك للدرجة تبعده عن البساطة التي أفناناها عند صوفية القرن الثالث<sup>٢</sup>، وتقربه من الفلسفه، أو أصحاب المذاهب الفلسفية وطرقهم: يقول في صفات الأولياء وبيان طريقهم في حصولهم على العلم بأن الله عز وجل "اختار صفوه من عباده انتخابهم للولاية، وجعل أوطان أرواحهم في مغيب الغيب، وفي غوامض غيوب الملوك..." أوجدهم فهم الدعوة منه وعرفهم نفسه، حين لم يكونوا إلا مشيئة أقامها بين يديه، أولئك هم الموجودون الفانون في حال فنائهم، الباقيون في بقائهم، أحاطت بهم صفات الريانية، وأثار الأزلية وأعلام الديومة، أظهر هذه عليهم لما أراد فنائهم ليديم بقائهم هناك، وليرهم غوامض مكنونات علمه<sup>٣</sup>.

فهذا تخليل وتعليق لعلم الأولياء، قد بدا فيه الأثر الإشراقي أو الفلسفى الذى بعد كثيراً عن بساطة القرآن ووضوحه في عرضه لقضاياها وأدلة.

ومن ثم فنستطيع أن نقول: إن اتجاه الأفلاطونية الحديثة قد مس بعض الصوفية- على الأقل في طريقة معالجتهم لبعض قضايا المعرفة والتوحيد<sup>٤</sup>.

(ب) والتوحيد عند الجينيد: هو الاستغرار في الله على الكلية. سئل عن التوحيد فقال:

"معنى تض محل في الرسوم، وتندرج فيه العلوم ويكون الله تعالى كما لم يزل"<sup>٥</sup>.

(١) الرسالة القشيرية، ص ٤.

(٢) قارن مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٣٤.

(٣) رسائل جينيدية مصورة بمكتبة جامعة القاهرة لوحدة (٥٨/٢).

(٤) انظر: في الفلسفة الإسلامية للدكتور إبراهيم مذكور، ص ٣٨-٤٠، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٣٧.

وهذا يقرب من قول أفلوطين: "النحو بكتلتنا نحو الداخل، ولنجهل كل شيء حتى كوننا نحن الذين نتأمل". وبعد الاتحاد به لنذهب ونقل للأخرين إن استطعنا القول ماهية الاتحاد هناك<sup>(١)</sup>.

ويمكن أن نرى عند الجنيد قرابةً من هذه الوحدة التي هي قوام مذهب أفلوطين عند وصفه للتوحيد بأنه "معنى تض محل فيه الرسم" إلى آخر ما تقدم في العبارة السالفة. ولا يفوتنا أن نلاحظ أن هذا الاتحاد ليس بالمعنى الذي تقوله النصارى في عيسى عليه السلام، وإنما هو حالة أقرب إلى الخيال<sup>(٢)</sup>.

كما يمكن أن نرى له وصفاً آخر للتوحيد يقرره من اتحاد أفلوطين، أو اتحاد الهرامسة المتقدم وذلك حيث يقول: "اعلم أن أول عبادة الله عز وجل معرفته، وأصل معرفة الله توحيده ونظام توحيده، نفي الصفات عنه بالكيف والحيث، والأين.. فيه استدل عليه، وكان سبب استدلاله عليه توفيقه، فب توفيقه، وقع التوحيد له"<sup>(٣)</sup>. ثم يوغل في الفناء الذي يقرره من الاتحاد فيقول: "ومن توحيده وقع التصديق به، ومن التصديق به وقع التحقيق عليه ومن التحقيق جرت المعرفة به، ومن المعرفة به وقعت الاستجابة له فيما دعا إليه"<sup>(٤)</sup>. إلى أن يقول عن ذلك الفاني: "فكان موجوداً مفقوداً، ومفقوداً موجوداً، فكان حيث لم يكن، ولم يكن حيث كان ثم كان بعد ما لم يكن حيث كان، كان..."<sup>(٥)</sup>.

وفي عبارات أخرى نجد له هذا الاتجاه في حديثه عن توحيد الأولياء أو معرفتهم فيقول: "إذ كانوا واجدين للحق من غير وجودهم لأنفسهم، كان الحق، بالحق في ذلك موجوداً. بالمعنى الذي لا يعلمه غيره ولا يجده سواه..."<sup>(٦)</sup> ثم يصف محوهم عن صفاتهم و فعل الله فيهم في سبيل

(١) القشيرية، ص ١٣٥.

(٢) تاريخ الفلسفة اليونانية ص ٢٨٩ - ٢٩٠، قارن: (التصوف) للدكتور محمد كمال جعفر طبعة سنة ١٩٧٠ م، ص ١٩٥، قارن: في الفلسفة الإسلامية، ص ٤٠.

(٣) انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي لأستاذي الدكتور أبو الروف الفقازاني، ص ١٣٢.

(٤) رسائل جنيدية، ص ٢/٦٣.

(٥) رسائل جنيدية، ص ٢/٦٣.

(٦) نفس المصدر، ص ١/٦٤.

(٧) نفس المصدر، ص ٥٨.

إدراكم لوحدياته "... كيف أثبت بهم وعليهم، وقام عنهم ولهم وفيهم من جلس كماله وقامه، فوْجَدَ الْوُجُودُ فِي غَيْرِ سَبِيلِ الْوُجُودِ"<sup>١</sup>، إلى أن يقول: "فَأَقَامَ عَلَيْهِمْ شَاهِدًا مِنْهُ فِيهِمْ، وَأَدْرَكُوا مِنْهُ بِمَا أَدْرَكُوا"<sup>٢</sup>، الخ. تلك العبارات التي تلخصه في وصفه للتوحيد باتجاه آخر غير اتجاه القرآن، وإن كان رغم ذلك يحافظ على التوحيد بالمعنى الإسلامي فيتبع ذلك بقوله: "... وأوقف كل واحد منهم عند إدراكه تعالى الله عن أن تشبه به الخلائق علوًّا كثيرًا"<sup>٣</sup>.

وهو يستخدم فهمه الخاص لآية المثاق<sup>٤</sup>، متأثرًا في ذلك بنظرية المثل في تأكيد مذهبه في الفناء الذي هو قوام التوحيد عنده، ففسر هذه الآية بأن أرواح الأولياء<sup>٥</sup> كانت موجودة قبل وجود الأبدان في عالم الأزل، أو عالم الذر، ولكن وجودها هذا، كان هو الفناء بعينه، إذ كانت تدرك من التوحيد ما ليس تدركه حالياً وهي في عالم الأبدان، فإن الأمر كما قال: "أَفَنَانِي يَأْنِشَأِي كَمَا أَنْشَأَنِي بِدُنْيَاً فِي حَالٍ فَنَانِي؛ فَلَمْ أَخْبُرْ عَنِهِ إِذْ كَانَ مَتَوْلِيًّا لِلْإِخْبَارِ. أَلِيْسَ قَدْ مَحَا رَسْمِيَّ بِصَفَتِهِ، وَيَا يَمِيَّ فَاتَ عِلْمِيَّ فِي قَرِيهِ؟"<sup>٦</sup>.

و هنا نجدنا أيضًا أمام مذهب أبي يزيد المتقدم في الفناء، وهو أخص خصائص الوصول عند الصوفية<sup>٧</sup>، ومظهر الوجود والذوق، وطريق المعرفة والحب وأساس الوحدة مع الله والاستغراق فيه<sup>٨</sup>.

(١) نفس المصدر، ص ٥٩/٢.

(٢) نفس المصدر، ص ٦٠/١.

(٣) نفس المصدر والصفحة، قارن: مدخل إلى التصوف الإسلامي للأستاذ الدكتور أبو الوفا الفنازاني، ص ٤٣.

(٤) وهي: "وَإِذْ أَخْذَرْتَنِي مِنْ بَنِي آمَنَّ مِنْ ظَهُورِهِمْ ذَرِيْتَهُمْ وَأَشْهَدْتَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ الْخَ آيَةٌ (١٧٢) سورة الأعراف.

(٥) انظر: رسالة للجندى تكلم فيها عن قوله تعالى: "أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ؟" ضمن: رسائل جندى: لوحة (٥٨/٢). ومدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٣٧.

(٦) كتاب الفنان للجندى، ص ٤٣٠. قارن أيضًا علم القلوب الذي ينسب لأبي طالب المكي، ص ٦٩-٧٠، التصوف الشورى الروحية في الإسلام، ص ٢١٧-٢٢١، التصوف للدكتور جعفر، ص ١٩٤-٢٠٦.

(٧) قارن: مدخل إلى التصوف الإسلامي: ، ص ١٣١-١٣٣.

(٨) انظر (التصوف) الشورى الروحية، ص ٣٠٠، الرسالة القشيشية، ص ١١٨، فصوص الحكم لابن عربى ص ١٨٥، ج ١، ص ٨٤-٨٥، التعليقات، ص ٧١-٧٣، في التصوف الإسلامي و تاريخه، ص ١١٥.

وفي الواقع: ليس المقصود من الآية ما فهمه الجنيد ولا أبو يزيد ولا ذلك الفهم الصوفي القائم على مذهب الفناء. وإنما المراد منها أن الخلق وحدوا الله بفطرنهم بعد ولادتهم لما قام لهم من الشواهد والدلائل على وحدانيته. فقامت هذه الدلائل مقام الإشهاد.

فدلائل التوحيد في الوجود حجة على الخلق كما قال تعالى: **﴿وَالنَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدُانِ﴾**<sup>١</sup>، وقوله تعالى: **﴿وَإِنْ مَنْ شَيْءٌ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ﴾**<sup>٢</sup>، وكما جاء في الحديث الصحيح: "كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه"<sup>٣</sup>.

وهذا هو رأي أهل السنة التقليدين منهم والعلقليين، ورأي المعتزلة<sup>٤</sup>، أيضاً، ولا نجد ذلك التفسير الصوفي، إلا في كتب الصوفية. وما تجدر الإشارة إليه أن الصوفية بهذا أخذوا بظاهر الآية فقط على غير عادتهم في تغليب الباطن على الظاهر، ولم يتمسك أهل السنة بحرفية التعبير، وإنما لاحظوا الأصول الإسلامية والعقلية، والروح البلاغية للسان العربي<sup>٥</sup>.

---

(١) الرحمن آية (١).

(٢) الإسراء آية (٤٤).

(٣) تفسير الإمام الشوكاني في الآيتين المتقدمتين جامع الرسائل لابن تيمية ت. د. محمد رشاد سالم. طبعة المدى الطبع الأولى، ص ١٤، شفاء العليل لابن القيم، ص ٣٨٢، الطبعة الأولى مناهج الأدلة لابن رشد، ص ١٥٤، تفسير ابن كثير.

(٤) انظر تفسير الكشاف للزمخشري في هذه الآية سورة الأعراف آية (١٧٢)، وتفسير الرازي أيضاً حيث يورد ردود المعتزلة على الصوفية.

(٥) انظر تفسير الفخر الرازي في هذه الآية، ج ١، ص ٥٠، وما قبلها طبعة عبد الرحمن محمد، وتفسير الألوسي حيث يقبل أيضاً إلى رأي أهل السنة والمعزلة ويعرض عن تفسير الصوفية، ج ٩، ص ٩١-٩٤.

## (ج) بين الصوفية والفلسفه،

ولكن هؤلاء الصوفية وإن كانوا قد تأثروا بهذه الفلسفه واستخدموها في فهم النصوص الدينية وتفسيرها أحياناً إلا أنهم قد احتفظوا لهذه النصوص بأحكامها الظاهره، وبوجودها الدينى واللغوي<sup>(١)</sup>. فقد أثر عن الجنيد قوله: "مذهبنا هذا مقيد بأصول الكتاب والسنّة" ، وقال: "علمنا هذا مشيد بحديث رسول الله (صلى الله عليه وسلم)"<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو سليمان الداراني (سنة ٢١٥هـ): "ربما يقع في قلبي النكتة من نكتة القوم أيام، فلا أقبلها، إلا بشاهدي عدل، الكتاب والسنّة"<sup>(٣)</sup>.

وهذا على غير ما ذهب إليه الفلاسفه في تفسيرهم لتلك النصوص، فقد أبعدوا في هذا التفسير، إلى حد تخطوا به ظاهر النصوص الدينية ووجودها السنّي، حتى أخرجها ذلك عن مرادها اللغوي والديني، وبما أخضعوا النص الدينى للاصطلاح الفلسفى كما ذهبوا إليه من تفسير جبريل بالعقل الفعال<sup>(٤)</sup>.

والصوفية وإن كانوا قد استخدمو بعض العبارات الفلسفية الأجنبية في تعيرهم عن مواجههم وأذواقهم، مثلما رأينا من الجنيد، وكما يقول أبو سليمان الداراني: "إن الله تعالى قد يكشف للعارف وهو نائم في فراشه من السر، وفيض عليه من النور ما لا يكشفه للقائم في صلاته". وهو معنى عبارة أفلوطين المتقدمة: "إذا أردنا أن نتأمله، فلا ندع فكرنا يسرع إلى خارج... فيجب أن تكون النفس خلواً من كل صورة لكيلا ينبعها مانع أن تتأمل و تستير بالوجود الأول"<sup>(٥)</sup>.

إلا أنه مع ذلك فقد ظل الطابع الغالب على كثيرون منهم في هذه الفترة، هو الطابع الإسلامي، وظل إنتاجهم مושى بآيات القرآن الكريم، وأحاديث الرسول (صلى الله عليه

(١) انظر: القشيرية ص ١٩٠، قارن: الدين والوحى والإسلام. للأستاذ مصطفى عبد الرزاق ص ٧٦-٧٧. عيسى الحلبي سنة ١٩٤٥.

(٢) القشيرية، ص ١٩٠.

(٣) القشيرية، ص ١٤٢، قارن: في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص ٦.

(٤) قارن الأستاذ مصطفى عبد الرزاق المصدر المتقدم.

(٥) تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ٢٨٩، قارن الاتجاه الهرمي في ذلك في: تمهيد لتاريخ مدرسة الإسكندرية، ص ٨٧-٨٨.

وسلم)، كمعالم يهتدون بها في حياتهم التصوفية، ويهدون بها غيرهم، ولا يخرجون عليها في مواجهتهم، وأذواقهم<sup>١</sup>. ولدينا دليل واضح على ذلك، وهو تصوف الحارث بن أسد المحاسبي.

## ٥- تصوف المحاسبي:

(أ) لقد بدأ الحارث بن أسد المحاسبي (المتوفى سنة ٢٤٣هـ) يسلك طريق التصوف، خروجاً من حالة شك كان يعانيها. لأنه تدبر أحوال الأمة، ونظر في مذاهبها، فرأى الناس أصنافاً منهم العالم بأمر الآخرة، ولكنه عزيز وجوده نادر. ومنهم الجاهمي والذى يحمل العلم يلتمس به التعظيم، والعلو، ويتغنى به عرض الدنيا. ومنهم المتشبه بالنساك وليس منهم<sup>٢</sup>... ولذا وجد أن سبيل النجاة في التمسك بتقوى الله وأداء فرائضه، والورع في حلاله وحرامه، والتأسي برسوله (صلى الله عليه وسلم). فلما طلب المعرفة، والعلم، بالفرائض والسنن هداه الله إلى جماعة من الذين يجمعون بين الفقه والتصوف، ويتأسون برسول الله (صلى الله عليه وسلم): يؤمنون الآخرة على الدنيا، ويتمسكون بأمر الله وسنن المرسلين. فوقع سلوكهم من نفسه موقعاً حسناً، فلزمهم وأخذ عنهم، ورزقه الله علماً اطمأن له نفسه "ورجى النجاة لمن أقر به أو اتّحله"<sup>٣</sup>.

ثم يشير إلى هذا العلم الصوفي الذي قام على الكتاب والسنّة، وأثره في حياة من يلتزم به فيقول:

"وأيقنت بالغوث لمن عمل به ورأيت الأعوجاج فيمن خالقه، ورأيت الرين متراكماً على قلب من جهله وجحده، ورأيت الحجة البالغة لمن فهمه، ورأيت اتحاله والعمل بحدوده واجباً

(١) انظر: مقدمة الرسالة القشيرية، ص ٤-٣-٢، الفرقان لابن تيمية طبعة محمد علي صبيح الثانية، ص ٧٢-٧٣-٩٣، رسالة الصوفية والقراء، ص ٢٢-١٨، قطر الولي، ص ٢٣٦-٢٣٧، المقصد الأسمى للغزالى مكتبة الكلبات الأزمرية سنة ١٩٦١م، ص ٢٠، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٦٩-٢٨٤، الرعاية لحقوق الله للمحاسبي، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٦٩، إلى جانب الفصل الرابع كله.

(٢) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٧٨-٢٧٧، المقدّس من الضلال مقدمة الدكتور عبد الحليم محمود الطبعة الثانية الأنجلو، ص ٣٥-٣٦، نقلأً عن كتاب (النصالح) للمحاسبي، مخطوط.

(٣) المقدّس من الضلال مقدمة الدكتور عبد الحليم محمود، ص ٣٦-٣٨، نقلأً عن (النصالح).

علي، واعتقدته في سريري، وانطويت عليه بضميري، وجعلته أساس ديني، وبنيت عليه أعمالني وتقلبت فيه بأحوالٍ<sup>(١)</sup>.

وفي هذا ما يكشف عن تصوفه، ويحدد لنا اتجاهه.

وفي الواقع كان المحاسبي صادقاً إلى حد كبير في سلوكه وآرائه عندما قاسها بمقاييس الكتاب والسنة اللذين اخذهما مبدأ له<sup>(٢)</sup>. ولا أدل على ذلك من آرائه وتجاربه العملية في الحياة ومع الناس. فقد صفت هذه التجارب بصفة الكتاب والسنة، ولم يبق منها إلا ما رأه ياتلف معها، ولا يختلف<sup>(٣)</sup>.

### (ب) المعرفة عند المحاسبي:

وقد بلغت به حساسيته نحو الأخذ بالكتاب والسنة، أن ألف كتاباً في المعرفة ولكنه وجد فيه ما يتعارض مع مبدأه هذا قال: "فأخذت الكتاب وأحرقته، وقلت: لا أعود أتكلم في المعرفة بعد ذلك"<sup>(٤)</sup>.

وقد حرص المحاسبي على عدم تعدي حدود الدين، وعدم الإيغال في الباطن ذلك الإيغال الذي يبعد كثيراً عن الظاهر<sup>(٥)</sup>، ويفضي إلى الشكوك.

وهذا هو مبدأه الذي أعلنه عندما وصف جماعة الصوفية الذين رضي عنهم بأهم "تاركون للتعمر والإغلاع". وهو أيضاً ما يشير إليه الحديث الشريف "تفكروا في مخلوقات الله، ولا تفكروا في ذاته فتهلكوا"<sup>(٦)</sup>.

(١) النصائح للمحاسبى مخطوط بدار الكتب المصرية، انظر أيضاً مقدمة المتقى من الضلال للدكتور عبد الحليم محمود الطبعة الثانية، ص ٣٥-٣٨، أستاذ السائرين (الحارث بن أسد المحاسبي) للدكتور عبد الحليم محمود الطبعة الأولى، دار الكتب الحديثة سنة ١٩٧٣ م، ص ١٢-١٦.

(٢) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٦٩-٢٧٦، ٢٨٤، الرعاية لحقوق الله ت. د. عبد الحليم محمود وآخر. الطبعة الأولى "المسائل في أعمال القلوب والجوارح" ت. عبد القادر عطا الطبعة الأولى سنة ١٩٦٩.

(٣) دراسات في ...، ص ٢٨٤.

(٤) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٧٧، المسائل في أعمال القلوب والجوارح، ص ١٣-١٤.

(٥) قارن: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٣٠-٢٤٨، وهذا هو الظاهر من كتبه وتأثيراته.

(٦) وفي رواية: "فإنكم لن تقدروه قدره" فتح القدير الشوكاني، ج ٥، ص ١٦٢) الطبعة الأولى.

وهو كما نعرف من يتبعون الحديث، ويلزمون بسنة الرسول (صلى الله عليه وسلم)، ثم إن الأحاديث التي أثرت عنه في المعرفة تتمشى مع مبدئه هذا وهو إقامة التصوف على الكتاب والسنة، وإن كان قد تأثر شيئاً ما بالجلو الإشراقي الذي بدأ ينتشر في العالم الإسلامي في وقته. يرسم لنا الحاسبي خطوات العارفين، أو مراحل الترقى نحو المعرفة فجعل أولها الطاعة: إن أول الحبة الطاعة، وهذه الطاعة ليست إلا نتيجة لحب الله سبحانه للعبد إذ كان هو المبتدئ بها، وذلك أنه عرفهم نفسه ودهم على طاعته، وتحبب إليهم على غناه عنهم، فجعل الحبة له وداع في قلوب مجيه<sup>(١)</sup>، فحب الله لا يكون إلا بناء على طاعته، أما ما يتشدق به بعضهم من كلمات الحب دون عمل، فهو ادعاء وليس حقيقة ومن شأن هذه الحبة لله سبحانه وتعالى أن تملأ القلب بالنور، فيفيض ذلك النور على اللسان، وقد يتعدى ذلك إلى بقية الجوارح، ذلك أن الله قد جعل الحبة له وداع في قلوب مجيه، ثم ألبسهم النور الساطع في الفاظهم من شدة نور مجيه في قلوبهم<sup>(٢)</sup>. وهذه هي المرحلة الثانية من مراحل الترقى.

وبعدها يتدرجون نحو مصاف الملائكة بسبب ما أودع الله في قلوبهم من نور "فلما فعل ذلك بهم عرضهم مسروراً بهم على ملائكته"<sup>(٣)</sup>.

ثم تبدأ المرحلة الثالثة، من مراحل المعرفة وفيها يطلعهم الله على خزائن العلم والغيب، فيخرجون على الخلق، وقد امتلأوا من ألوان المشاهدات، ورأوا من بداع حكمته تعالى، ما يجعلهم جديرين بصفة الحياة التي هي الإطلاع على ما في عالم الباطن أو الحقيقة<sup>(٤)</sup>. وتلمسح من حديثه عن هذه المرحلة الأخيرة، أنه يرى رأي الصوفية في القناء الذي يعقبه البقاء. وفي البقاء بعد القناء<sup>(٥)</sup> العلم والمشاهدة والمعرفة، بكل ما تحتويه كلمة معرفة في عرف

(١) حلية الأولياء، ج ١٠، ص ٧٦ (١٩٣٥ طبعة الخانجي سنة ١٩٣٥).

(٢) هذه إشارة إلى ما جاء في حديث الولي "إذا أحبيته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يصر به... الخ".

(٣) نفس المصدر والصفحة، قارن هذه المراحل عند ابن سينا: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٩٠-١٩١، الإشارات لابن سينا، ص ٧٥٢-٧٥٧، قارن أيضاً: قطر الولي على حديث الولي، ص ٤١٠-٤١٩.

(٤) ويسميه ابن عربي "حياة المعرفة اليقينية الحقة الفصوص" ص ١٥٩، انظر أيضاً التعليقات على الفصوص د. أبو العلا، ص ٢٢٠.

(٥) انظر: الفصوص لابن عربي، ص ٨٩-٩٠، التعليقات، ص ٨٢-٨٣.

الصوفية<sup>١</sup>. ترى ذلك في عبارته المتقدمة، وفي قوله: "وقد استأثر بقلوبهم عليهم، ثم رد أبدان العلماء إلى الخلقة، وقد أودع قلوبهم خزائن الغيوب، فلما أراد أن يحييهم، ويحيي الخلقة بهم أسلم لهم همهم، وأجلسهم على كرسي أهل المعرفة"<sup>٢</sup>. وهذه هي المرحلة الرابعة والأخيرة التي يصيرون فيها في مرتبة التصرف في العلم، وفي الأكوان، بما أوتوا من همة<sup>٣</sup>، وهنا نلمح ميلًا خفيفاً إلى الإشراقية<sup>٤</sup>.

### (ج) الخوف والرجاء عند المحاسبي

ونجد للخوف والرجاء مكانة ملحوظة في نظر المحاسبي إلى السلوك الإنساني ومحاسبة النفس، فنراه يربط بينهما، وبين عدة آداب دينية وإسلامية بحيث إذا اتصف إنسان بهما، كان متصفاً بقيمة تلك الآداب. "فأصل الطاعة الورع، الخوف والرجاء، وأصل الخوف والرجاء معرفة الوعد والوعيد، وأصل ذلك الفكرة والعبرة"<sup>٥</sup>.

فنظرة المحاسبي إلى الخوف والرجاء تمت بصلة قوية إلى مبادئه في التمسك بالكتاب والسنّة، وهو مظهر واضح في تصوفه وآرائه. فنراه هنا قد ربط بين العبادة وبين الخوف والرجاء، وبين الخوف والرجاء وبين الوعد والوعيد، وأين هذا من قول ابن سينا: "الزهد عند غير العارف معاملة ما، كأنه يشتري بمتاع الدنيا متاع الآخرة... والعبادة عند غير العارف معاملة ما، كأنه يعمل في الدنيا لأجرة يأخذها في الآخرة هي الأجر والثواب"<sup>٦</sup>، أو من قول رابعة العدوية: "ما عبده خوفاً من ناره، ولا حباً في جنته، فأكون كالأجير السوء، بل عبده حباً وشوقاً إليه".

(١) وهي أن يكون لهم الإطلاع على الغيوب، والتصرف بالهمة في النير الخ. قارن: ابن سينا في الإشارات، ص ٨٥٨-٨٧١، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠٣-٢٠٣.

(٢) حلية الأولياء، ج ١٠، ص ٧٦.

(٣) نفس المصدر ولكن (ابن عربي) يرى أن هذه ليست نهاية المعرفة، بل نهاية المعرفة والارتقاء فيها عنده لا يترك للعارف تصرف بالهمة، لأنه كلما علت معرفته، نقص تصرف بالهمة، الفصوص، ص ١٢٨-١٢٧.

(٤) قارن: المعرفة عند مفكري المسلمين في بيان هذه المرحلة عند ابن سينا، ص ٢٦٦-٢٦٧ (٢٦٧) وهي تساوي عنده المرحلة الثالثة إلى الخامسة. انظر الإشارات، ص ٨٣٨-٨٢٨.

(٥) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٧٠، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٣٥، نقلًا عن تذكرة الأولياء، ج ١، ص ٢٢٦-٢٢٧.

(٦) الإشارات، ص ٨٠١.

أو قولها وقد سئلت عن سبب علتها "والله ما أعرف لعلتي سبباً عرضت على الجنة، فملت بقلبي إليها، فأحسب أن مولاي غار علي فعاتبني فله العتبى" <sup>(١)</sup>.  
 فهذا النوع من الفناء، أو الحب الإلهي، أمر تزيد فيه أصحابه، فخرجوا به عما جاء في الإسلام، وعما أفره متصوفة أهل السنة، فالقرآن ناطق بالجزاء، والعقاب، ودعوته قائمة على أساس الترغيب والترهيب. وهو يقدم الجنة جزاء، ويعيد بها حتى في أسمى مواقف التسامي: «إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعَيْنَوْنَ أَخْدِنَ مَا أَتَاهُمْ رِبُّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ كَانُوا قَلِيلًا مِنَ الظَّلَلِ مَا يَهْجَعُونَ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ» <sup>(٢)</sup>.

١ - كما يدعو القرآن إلى الاستعانت بالنظر والاعتبار كوسيلة للنجاة من العذاب فيقول: «إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْخَلَافِ الْلَّيْلَ وَالنَّهَارِ لِآيَاتٍ تُأْوِي إِلَيْنَا الْأَلَبَابَ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقَعْدًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَكَبَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْنَا هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِ» <sup>(٣)</sup>.  
 ٢ - وربط العمل بالجزاء واضح في قوله تعالى: «رَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلُ النَّارَ فَقَدْ أَخْرَجْتَهُ وَمَا لِلظَّالَمِينَ مِنْ أَنصَارٍ رَبَّنَا إِنَّا سَمِعْنَا مَنَادِيَ يَنْادِي لِلْإِيمَانِ أَنَّ آمِنْنَا بِرَبِّكُمْ فَأَمَنَّا رَبَّنَا فَأَغْفَرْنَا ذُنُوبَنَا وَكَفَرْنَا سَيِّئَاتَنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ رَبَّنَا وَآتَنَا مَا وَعَدْنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَلَا تُخْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ» <sup>(٤)</sup>.

## الخوف والرجاء عند المحاسبة:

فكرة العبادة والحب التي شاعت في الأوساط الصوفية منزهة عن الخوف والرجاء أو الرهبة والرغبة، وإخلاصهما لوجه الله، بغض النظر عن الخوف من ناره، أو الرغبة في جنته، أمر لا يقره المحاسبى، لأنه يخالف ما جاء في القرآن الكريم والحديث الشريف من قيام التكليف والدعوة

(١) رابعة العدوة والحياة الروحية في الإسلام، طه عبد الباقى سرور، دار الفكر العربي القاهرة سنة ١٣٧٦ هـ، ص ١٥٠،  
 قارن: الحياة الروحية في الإسلام للدكتور محمد مصطفى حلمى، ص ٧٥. الطبعة الأولى القاهرة سنة ١٩٤٥.

(٢) النازريات آية (١٥-١٨).

(٣) آل عمران آية (١٩١-١٩٠).

(٤) آل عمران آية (١٩٢-١٩٤).

إلى الإيمان، والعمل، على هذين الأمرين<sup>١</sup>، «وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ»<sup>٢</sup>. «وَلَمْ يَخَافْ مَقَامَ رَبِّ جَنَّاتَنَ»<sup>٣</sup>. وقد جاء في الحديث القدسي أن الله تعالى يقول يوم القيمة: «وعزتي وجلالي، لا أجمع اليوم لعبدي أمنين ولا أجمع عليه خوفين، إذا أمنتني في الدنيا أخفته يوم القيمة، وإذا خافني في الدنيا، أمنته يوم القيمة»<sup>٤</sup>.

أما فيما يتعلق بالرجاء، فإن الله سبحانه وتعالى قد علق عليه الإيمان باليوم الآخر والعمل له، ونهانا عن القنوط من رحمته: «فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لَقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً»<sup>٥</sup>. فالرجاء من شأنه أن يبعث على العمل الصالح «فَإِنْ اسْتَقْلَلَ أَنفُسُنَا الْعَمَلُ الصَّالِحُ، رَجِلَنَا كَرِيمُ الْثَوَابِ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَهَذَا شَانُ الْمُؤْمِنِينَ الصَادِقِينَ، وَأَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ»<sup>٦</sup>.

وقد أمرنا الله بالخوف عند المعصية «وَعِنْ تَضْيِيعِ وَاجْبِ حَقِّهِ، فَعَلِّمَنَا أَنَّ خَوْفَ أَنفُسِنَا مِنْ سُخْطَهِ، وَأَلِيمِ عَقَابِهِ، حَتَّى نَذْعَنَ بِتَرْكِ الذَّنْبِ وَأَدَاءِ وَاجْبِ الْحَقِّ»<sup>٧</sup>. وهذا هو التأدب بأدب الله سبحانه وتعالى، وهو الذي يحبنا الغرور، «فَمَنْ وَضَعَ الْخَوْفَ حِيثُ وَضَعَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ وَالْرَجَاءَ حِيثُ وَضَعَهُ، فَلَمْ يَقْنُطْ وَلَمْ يَفْتَرْ، فَقَدْ تَأَدَّبَ بِأَدَبِ اللَّهِ تَعَالَى»<sup>٨</sup>.

(١) وذلك مثل قوله تعالى: «وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمْعًا» آية (٥٦) الأعراف، «يَدْعُونَ رَبِّهِمْ خَوْفًا وَطَمْعًا» السجدة آية (١٦)، «إِنَّهُمْ كَانُوا يَسْأَلُونَ فِي الْخَيْرَاتِ، وَيَدْعُونَا رَغْبًا وَرُهْبًا» الأنبياء آية (٩٠)، وقوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «إِنِّي لِأَخْشَمُ اللَّهَ، وَأَتَقَاَمُ لَهُ» صحيح البخاري: كتاب النكاح.

(٢) آل عمران آية (١٧٥).

(٣) الرحمن آية (٤١).

(٤) خرج الإمام الدوکانی هذا الحديث في (قطر الولي)، ص ٤٤٩، ٤٤٩، انظر: (الرعاية لحقوق الله) للمحاسبي، ص ٢٥-٢٦.

(٥) الكهف آخر آية.

(٦) البقرة آية (٢١٨)، انظر: المسائل للمحاسبي، ص ١١٩.

(٧) نفس المصدر والصفحة.

(٨) المسائل للمحاسبي، ص ١٢٠.

ومن مقتضيات هذا الأدب أيضاً لا الخلط بين الخوف والرجاء وألا نضع أحدهما مكان الآخر، وإلا كنا مغترين، والمغتر، هو الذي استعمل الرجاء في موضع الخوف "فعصي الله، وأساء وطيب نفسه بذكر مغفرة الله عز وجل وفضله، فاقام على المعصية" ورجا المغفرة. وهذا هو غير ما يقتضيه العقل والشرع، وكان أولى به "أن يخوف نفسه كما ندبه الله عز وجل" (١).

وهناك موقف آخر- يعرضه علينا المحسبي- من مواقف الجموع بين الرجاء والخوف، واستعمال كل منهما في موضعه، وهو موقف التوبة.

فإن الإنسان إذا خاف الله، وأراد أن يقلع ثم عارضه القنوط ألا تقبل منه التوبة، رجا نفسه حتى تسخو بالتوبة. وحيثذا يكون قد وضع الخوف موضعه "ووضع الرجاء موضعه كما أمره الله تعالى" (٢)، ومن مؤثراته في ذلك: "الذى يبعث العبد على التوبة ترك الإصرار، والذي يبعثه على ترك الإصرار ملازمة الخوف" (٣).

وإذن فلا يكفي وجود الخوف والرجاء، وإنما يجب ألا يسيء الإنسان استعماله، وإلا كان معتراً بالله سبحانه، والاغترار بالله من شأنه أن يخرج الإنسان عن إيمانه «فَلَا تَغُرِّنُكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرِّنُكُمْ بِاللَّهِ الْغَرُورُ» (٤).

فالمغتر يسيء الاستعمال، ويظن أن ذلك حسن ظنه بالله، ولكنه كما يقول المحسبي، هو الغرة بعينها، ولذلك روي عن وهب بن منبه قال: "حسن الظن بالله ما جانب الغرة" وروي عن لقمان أنه قال لولده: "يا بني، إياك والغرة بالله تعالى، أن تضيع أمره وتتمنى مغفرته" (٥).

وإذا كان الرجاء من شأنه، أن يحفز الإنسان إلى العمل، فإن للخوف هذه الصفة أيضاً إلى جانب ما تقدم له من خاصية الرجز عن العاصي والذنوب، فإن الإنسان إذا خاف الله عز وجل "فيما علمه الله وفقهه" ، كان ذلك باعثاً له على العمل بما علم. كذلك إذا اهتم بطلب الخوف والعمل لله "اهتم بالفقه عنه بطلب الخوف منه" ، فمها دورة كاملة يؤثر كل منهما في الآخر. ومن هنا كان قول أبي الدرداء "ما أخاف أن يقال لي: يا عويم ماذا علمت، ولكن أخاف أن يقال لي:

(١) نفس المصدر والصفحة.

(٢) المسائل، ص ١٢٠.

(٣) طبقات الصوفية ترجمة المحسبي.

(٤) لقمان آية (٣٣)، فاطر آية (٥).

(٥) المسائل نفس الصفحة.

يا عويم ما عملت فيما علمت<sup>(١)</sup>؟ وقد سلك بعضهم مسلك المحاسبي في هذه المسألة فقال: "الخشية حال من مقام الخوف، والخوف اسم جامع لحقيقة التقوى، والتقوى معنى جامع للعبادة"<sup>(٢)</sup>. ومن رأى المحاسبي أن الخوف أساس التقوى، فقد قال تعالى: «وَآمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَهُنَّ الْنَّفَسَ عَنِ الْهَوَى»<sup>(٣)</sup> فأخبر العليم أن الخوف كان قبل التقوى ولذلك كان أصل التقوى لله تعالى الخوف منه "وَعَدْهُمُ الْأَمْنَ عَوْضًا مَا أَخَافُوا أَنفُسَهُمْ بِهِ" فقال عز وجل: «إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقَامِ أَمِينٍ»<sup>(٤)</sup>.

فالخوف إذن مظاهر الإيمان الكامل **﴿يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مَنْ قَوِّيَهُمْ وَيَقْعُلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ﴾**<sup>(٥)</sup>. وقد وردت هذه الآية في مورد الثناء على الملائكة وبقية المخلوقات في كما عبوديتها وسجودها له<sup>(٦)</sup>. وأساس الخوف رقة القلب وتوفز الحس عند ذكر الله **﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كَتَبًا مُتَّشِّبِّهًا مَثَانِي تَقْشِيرٍ مِنْ جُلُودِ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلَيْنَ جُلُودَهُمْ وَقُلُوبَهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ﴾**<sup>(٧)</sup>. ولذلك لا يخاف الكافر لأنّه قاسي القلب. وهذا هو ما يكتبه سبحانه بني إسرائيل حين أعرضوا عما جاءهم من البيانات فقال: **﴿ثُمَّ قَسَّتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسْوَةً﴾**<sup>(٨)</sup> بل إن **﴿مِنْهَا لَمَّا يَهْبِطُ مِنْ خَنْثَيَّ اللَّهِ﴾**<sup>(٩)</sup>.

وقد طلب الله سبحانه من عباده الخشية عند قراءة القرآن أو سماعه **﴿لَوْ أَنَّزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاسِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَتِلْكَ الْأَمْتَالُ تَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾**<sup>(١٠)</sup>.

(١) الرعاية، ص ٣٩٠.

(٢) شرح الرسالة القشيرية هامش الرسالة، ص ٦٠.

(٣) سورة النازعات آية (٤٠).

(٤) الدخان آية (٥١)، انظر: (الرعاية)، ص ٢٥-٢٦.

(٥) النحل آية (٥٠).

(٦) انظر سورة النحل آية (٤٩).

(٧) الزمر آية (٢٣).

(٨) البقرة آية (٧٤).

(٩) البقرة آية (٧٤).

(١٠) الحشر آية (٢١).

والقوى التي يتجهها الخوف، هي عند المحسسي "اتقاء الشرك فما دونه من ذنب من كل ما نهى الله عنه، أو تضييع واجب مما افترضه الله، فهي أساس العمل، وأصل الطاعة، وأداء الفرائض" ولذلك كان أصحابها رعاية من الله وأمن<sup>(١)</sup> «لَا إِنَّ أُولَئِكَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزُنُونَ، الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ»<sup>(٢)</sup>.

#### (د) الخشية أصل من أصول العلم:

ومقام العلم في القرآن الكريم ربما كان أسمى مقام بعد مقام النبوة، ومع ذلك فقد جعل الله سبحانه وتعالى الخشية من لوازم العلم. بل وقصرها على العلماء من بنى البشر العاديين، فقال: «إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عَبَادِ الْعُلَمَاءِ»<sup>(٣)</sup>.

ومهما يدعى الفلاسفة من مرتبة العلم والسمو فيه هم والصوفية، فلن يرتفعوا إلى أسمى من هذا المفهوم القرآني في العلم، فلا علم ولا معرفة أسمى مما تشير إليه كلمة العلماء في هذه الآية. وهم مع ذلك يخشون الله، بل خشيتهم له في ذروة الخشية.

وإذا ارتقينا إلى مرتبة الأنبياء، وهي أسمى مرتبة يختار الله لها أصنفياه من الرسل والأنبياء، نرى الأنبياء عليهم الصلاة والسلام أخشي الناس الله سبحانه وتعالى، كما قال الرسول (صلى الله عليه وسلم): "أَمَا وَاللَّهِ إِنِّي لَأَخْشَاكُمْ اللَّهَ، وَأَنْقَاكُمْ لَهُ" <sup>(٤)</sup>.

فمذهب كل من رابعة وابن سينا في الحب الإلهي والمعرفة أبعد عن روح القرآن وأقرب إلى المذاهب الغنوصية، ويمكن أن نجد عند أفلوطين، وتعاليه في الجذب والفناء ووصوله في التجريد إلى أبعد غاية، واعتباره أن أرقى لذة في الدنيا هي مشاهدة الواحد والاتصال به وأننا "حينما نكف عن الإحاطة به، يحيى بنا الدمار الكلي، وتندفع من الوجود، وحينما ننظر صوبه، فتلك غايتنا، وراحتنا، هذه الحياة العاجلة نستطيع أن نراه" <sup>(٥)</sup>. فعن هذا الاتجاه نشأ في الأوساط

(١) الرعاية لحقوق الله، ص ٢٥، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٧٩.

(٢) يوين آية (٦٢-٦٣).

(٣) فاطر آية (٢٨).

(٤) صحيح البخاري: كتاب النكاح.

(٥) تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ٢٨٩، قارن (التساعية الرابعة لأفلوطين)، ص ٣٢٣.

الفلسفية، والصوفية لدى الإسلاميين، ما يمكن أن يسمى بمبداً (مشاهدة الذات العليا)<sup>١</sup>، وجعل ذلك، هو الغاية في العبادة وسلوك الطريق الصوفي، وأن هذا هو متنه اللذة، وأرقى أنواع السعادة. وأدى هذا إلى تسام مفتعل، وترفع عما وعد الله به المتقين من نعيم، وعما أ وعد به العاصين من عذاب، وادعاء بأهم صاروا في مستوى أرقى من أن يعملوا من أجل رغبة أو رهبة، وإنما هم قد صاروا في طريق التجريد، وطريق السمو، وفي مستوى الملائكة، أو العقول<sup>٢</sup>، فأصبحوا لا يتأثرون بوعد ولا وعد، وإنما يتأثرون بالغاية التي إليها يسعون وهي مشاهدة (وجهه الكريم).

ومن هنا أيضاً ما نسب إلى رابعة العدوية، أنها كانت تاجي الله سبحانه وتعالى: إلهي.. إن كنت عبدك من خوف النار، فاحرقني في النار، أو طمعاً في الجنة فحرمنا علي، وإن كنت لا أعبدك إلا من أجلك فلا تحرمني مشاهدة وجهك<sup>٣</sup>.

وفي ذلك يقول ابن سينا أيضاً من آثار العرفان للعرفان، فقد قال بالثاني، ومن وجد العرفان كأنه لا يجده، بل يجد المعروض به فقد خاض لجة الوصول<sup>٤</sup>. ولقد أدى هذا التسامي لدى ابن سينا أن قال ياسقط التكاليف عن العارفين فالعارف ربما ذهل فيما يصار به إليه، فغفل عن كل شيء فهو في حكم من لا يكلف، وكيف والتكليف لمن يعقل التكليف؟. ولمن اجترح بخطئه إن لم يعقل التكليف؟<sup>٥</sup>.

وهذا نتيجة طبيعية للترفع على وعد الله، وادعاء السمو على موقف الترهيب أو الخروج على مبدأ الخوف والرجاء.

(١) قارن: الدكتور محمود قاسم (في النفس والعقل)، ص ٣١٥، دراسات، ص ٢٤١، ابن طفيل (حي بن يقطان)، ص ١١٥-١١٩-١٢٠.

(٢) آراء أهل المدينة الفاضلة، ص ٦٦-٦٧، الإشارات والتبشيرات، ص ٧٤٧-٧٦٥، حي بن يقطان لابن طفيل نفس الصفحات، قارن: المعرفة عند مفكري المسلمين، ص ٣٣٨، قارن: الدكتور محمود قاسم في دراسات في الفلسفة الإسلامية، حيث يعرض علينا نقد ابن باجة مثل هذا النوع من التصوف في الفصل السابع: ، ص ٢١٢-٢١.

(٣) رابعة العدوية، ص ١٥١.

(٤) الإشارات، ص ٨٤، قارن: المعرفة عند مفكري المسلمين، ص ٢٦٥-٢٦٤-٢٦٣.

(٥) ص ٨٥، الإشارات، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٩٧-١٩٩..

حقاً، إننا نجد أن أرفع تكريم لأهل الجنة هو تجلّي الله عليهم بوجهه الكريم<sup>(١)</sup> وأقسى عقاب لأهل النار حرمان الله لهم من هذا التجلّي<sup>(٢)</sup>. ولكن هذا في الآخرة<sup>(٣)</sup>، وأمور الدنيا لا تساوي أمور الآخرة<sup>(٤)</sup>، كما أن الله حين شرع الطريق إلى رضاه، ودخول جنته، ورؤيته يوم القيمة، إنما حفز الناس إلى سلوك هذا الطريق، ترغيباً أو ترهيباً، أو إثارة للخوف والرجاء، وهو سبحانه لم يطلب عملاً من عباده إلا ووعد عليه بالثواب، وأمن به من العقاب، فمن لم يلتزم بهذا، فقد خرج على نظام البشر المكلفين وأصبح في موقف الشك لا الإيمان.

والواقع أن الخوف والرجاء هما مظهرا الإيمان بوجود الله، فإذا لم يتجه العمل، إلى الرغبة في الجنة، أو إلى النجاة من النار، كان ذلك إهاماً لأمررين عظيمين جعلهما الله زمامين للنفوس، فإذا أهمل الإنسان هذين الزمامين فإننا لا نضمن له أن يسير على صراط مستقيم، ولذلك قال بعض المحققين: «من عبد الله بالحب وحده فهو زنديق، ومن عبد الله بالخوف وحده فهو خارجي، ومن عبد الله بالرجاء وحده فهو مرجئ، ومن عبده بالحب والخوف والرجاء، فهو مؤمن موحد»<sup>(٥)</sup>.

وصوفية أهل السنة من اختيارهم القشيري، واستدل بأقوالهم في مقام الخشية، قد تابعوا القرآن، وأكملوا تلك الفكرة التي اعتمد عليها الحاسبي.

يروي القشيري لبعضهم: «لكل شيء زينة، وزينة العبادة الخوف وعلامة الخوف الأمل»<sup>(٦)</sup>، كما رأينا ابن عطاء الله السكندري وهو من متصوفة أهل السنة يجعل الخوف والرجاء من أهم المقامات الموصلة إلى رضاء الله تعالى<sup>(٧)</sup>.

(١) تفسير الإمام الشوكاني سورة يومن آية (٢٦)، القيمة آية (٢٣-٢٢)، وكذلك ابن كثير، وأوضح التفاسير في هذين الموضعين.

(٢) وذلك كما جاء في قوله تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِهِدَى اللَّهِ، وَأَيُّا نَّهُمْ ثُنَّا قَلِيلًا أُولَئِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ، وَلَا يَكْلِمُهُمُ اللَّهُ، وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» آل عمران آية (٧٧)، انظر تفسير الشوكاني لهذه الآية الجزء الأول.

(٣) نفس المصدر، ج ٢، ص ١٤١، الأنعام آية (١٠٣).

(٤) نفس المصدر والآية.

(٥) التحفة العراقية لابن تيمية، ص ٦١-٦٠.

(٦) ينسب هذا لحاتم الأصم وقد ورث القشيري أيضاً، لأبي سليمان الداراني، والواسطي وغيرهم ما يؤيد هذا الاتجاه. انظر الرسالة، ص ٦١-٦٠.

(٧) انظر: ابن عطاء الله الإسكندري وتصوفة للكتور أبو الوفا الطبعة الأولى سنة ١٩٥٨ م، ص ٢٠٥-٢٠٦.

أما اتجاه العشق الإلهي عند رابعة وأضراها، فقد كانت نتيجته أن أدى إلى فكرة مشاهدة الذات العالية، وما يترتب عليها عند البعض من الاستهانة بالوعد والوعيد، وإسقاط التكاليف<sup>(١)</sup>. وقد ذهب ابن باجة إلى أن نتيجة ذلك هو الجمود وتوقف الحياة الإنسانية وتعطيل العقل، وإبطال جميع التعاليم والعلوم<sup>(٢)</sup>. كما قد قاوم هذه النزعة الخبيثة في المتقدمين الإمام الجيد وفي المتأخرین الإمام الشوکانی، فقال الأول حين سمع رجلاً يقول: "أهل المعرفة بالله يصلون إلى ترك الحركات من باب البر والتقرب إلى الله، فقال الجنيد: هذا قول قوم تكلموا بإسقاط الأعمال، وهو عندئذ عظيمة.. ولو بقيت ألف عام لم أسقط من أعمال البر ذرة"<sup>(٣)</sup>. ويقول الثاني: "وما أقبح ما يحکى عن بعض الملاعيبن بالدين المدعين للتتصوف، إنهم يزعمون أنهم وصلوا إلى ربهم فانقطعت عنهم التكاليف الشرعية، فقد خرجو بذلك من جيل المسلمين المؤمنين"<sup>(٤)</sup>.

#### (ه) السمة العامة للتتصوف المحاسبي:

هذا هو تصوف المحاسبي وقد لاحظنا فيه الجماع بين الشريعة والحقيقة، أو بين الظاهر والباطن كما عرف عنه. وربما كان في نظرنا مغلباً بجانب الشريعة على الحقيقة، أو أن الحقيقة عنده، لا بد وأن تكون مستمدة من الشريعة موازية لها توازي القرار والعمق مع الظاهر أو السطح<sup>(٥)</sup>.

ولذلك كان من سمات تصوفه "ضرورة الجماع بين الورع وأداء الواجب، دينياً كان أم اجتماعياً". فنراه يعجب من أدعياء التتصوف "الذين يسيئون فهم الزهد والورع، فيعمدون إلى التواكل وترك العمل من أجل الدنيا تظاهراً بأهم يعلمون من أجل الآخرة"<sup>(٦)</sup>، وقد يهملون حق

(١) انظر: الدكتور محمود قاسم في دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٤١-٢٢٨، ٢١١-٢١٠، في النفس والعقل، ص ٣١٥، ابن طفيل: حي بن يقطان، ص ١١٥-١١٩، ١٢٠-١٢١، آراء أهل المدينة الفاضلة، ص ٦٧-٦٦، الإشارات لابن سينا، ص ٧٤٧-٧٤٥.

(٢) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢١١.

(٣) الرسالة القشيرية، ص ١٩.

(٤) قطر الولي على حديث الولي للإمام الشوکانی طبعة دار الكتب الخديوية الأولى سنة ١٩٦٩ م، ص ٤٦٨-٤٦٩.

(٥) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٧١-٢٧٣، ٢٨٤-٢٧٠، (١٢) طبقات الصوفية للسلمي طبعة الشعب، ص ١٦، حلية الأولياء، ج ١، ص ٧٥، إلى جانب كتبه مثل كتاب (الرعاية)، و(السائل) المتقدمين.

(٦) دراسات في الفلسفة الإسلامية طبعة خامسة، ص ٢٨١.

أولادهم أو والديهم بترك الاكتساب، وربما تطعوا، فسلموا بالأمر الواقع، لا إيماناً، ولكن إهاماًً وتواكلاً ف قالوا بتحريم الدواء والدعاة الخ<sup>١</sup>.

وقد يبلغ بهم الأمر أن يتركوا الفرائض والتواكل بدعوى البصائر واستئثار القلوب<sup>٢</sup>.  
فمثل هؤلاء عند المحسبي ليسوا من الصوفية ولا من أهل القرآن المتمسكون به المتابعين لرسوله (صلى الله عليه وسلم) في سنته<sup>٣</sup>. فإذا قلنا: إن الصوفية قد أفادوا من ثقافة الآخرين شيئاً في ذلك الوقت المبكر، فإنما هو الالتفات إلى ما في النصوص الدينية الإسلامية من معنى باطن، وأبعد عميق تختوي عليها تلك النصوص، كما هو شأن التعبير البلاغي في اللغة العربية عموماً والإعجاز البيني في القرآن الكريم بحيث يكون ذلك المعنى امتداداً أصيلاً، لذلك اللفظ الظاهر. ومقابلاً له، لا متعارضاً معه، وهذا هو ما سموه بالحقيقة التي عبروا عنها، بأنها لب الشريعة وباطنها. وفي ذلك يقولون: كل خاطر لا يشهد له ظاهر فهو باطل<sup>٤</sup>.

فمرد ما نراه من نظرية باطنية في أقوالهم، وتفسيرهم للنصوص الدينية، يرجع إلى فهمهم العميق لتلك النصوص، ذلك الفهم القائم على الاجتهاد، وبنذل الوسع في فهم تلك النصوص<sup>٥</sup>. وإلى جانب ذلك فهم متأثرون بروح الدين الإسلامي التي عبر عنها الإمام علي رضي الله عنه وقد سئل "هل عندكم شيء من الوحي غير ما في كتاب الله؟ قال: لا، والذي فلق الجبة وبرأ النسمة ما أعلمه إلا فهما يعطيه الله رجلاً في القرآن"<sup>٦</sup>. وفي ظلال هذا كانوا يسرون جهد الطاقة، فالجنيد بن محمد نراه يقول: "من لم يحفظ القرآن، ولم يكتب الحديث، لا يقتدي به في هذا الأمر، لأن علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنّة"<sup>٧</sup>.

(١) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٨١.

(٢) قارن القشيري، ص ٣، وهناك يعني أبو القاسم القشيري على المطوفين الذين ادعوا أنهم وصلوا إلى أعلى الحقائق والأحوال - قولهما ياسقط التكاليف.

(٣) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٨١.

(٤) الرسالة القشيرية، ص ٤٣، ١٤-١٥-١٩، في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص ٧٧.

(٥) رسالة (الصوفية والقراء لابن تيمية، ص ١٤-١٥، طبعة المدار.

(٦) صحيح البخاري طبعة الشعب، ج ٤، ص ٧٤، باب فضل الجهاد. قارن: نقض المنطق، لابن تيمية، ص ٦٥-٦٦.

(٧) القشيرية، ص ١٩.

حتى إذا جتنا إلى عهد القشيري، والإمام الغزالى رأينا الأمر قد تغير كثيراً، ففرط كثير من المتصوفة في التمسك بأهداب الكتاب والستة، وربما أفرطوا في إعطاء النصوص تفسيراً وفهمًا بخرجان بهذه النصوص إلى مدى أبعد مما تريده.

وربما كان قول ابن سينا: "والعارف ربما ذهل فيما يصار به إليه فغفل عن كل شيء"، فهو في حكم من لا يكلف<sup>١</sup>، تعبيراً عن حال كثرين من صوفية ذلك الوقت المدعين للتتصدف، وما ذلك إلا لغلوهم في الوجود والفناء والمعرفة، وذهابهم فيها ذلك المذهب الذي تقدم لنا عند أفلوطين، وعدم عودتهم إلى حال البقاء وإثبات الأثنينية بين الله والعالم<sup>٢</sup>، وربما انطلقو من الفناء إلى القول بالخلول أو الاتحاد أو وحدة الوجود.

وقد وصف القشيري هذا الغلو، وسمى ذلك الوقت وقت الفترة، لأن الطريقة اندرست بالحقيقة كما يقول، ومضى الشيخ الذين كان بهم اهتمام "وقل الشباب الذين كان لهم بسيرتهم وستهم اقتداء"، وزال الورع واشتد الطمع "وارتحل عن القلوب حرمة الشريعة" فعدوا علم الملاحة بالدين أوثني رباط واستخروا بالعبادات، فاستهانوا بالصوم والصلوة، ثم لم يقفوا عند ذلك وأشاروا إلى أنهم وصلوا إلى أعلى الحقائق والأحوال وأنهم تحرروا من رق الأغلال، وتحققوا بحقائق الوصول<sup>٣</sup>.

وأمام هذا، لم يسمع القشيري إلا أن يؤلف رسالته موجهاً إليها إلى الصوفية بمختلف بلدان الإسلام ليهدى بهم إلى الطريقة الحقة طريقة الإسلام، ولينقد هم وينقد سمعة التصوف من أن يحسبه الناس أنه قد بنيت قواعده على ما تقدم من التطرف والغلو<sup>٤</sup>.

(١) انظر، ص ٨٥١، الإشارات.

(٢) انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي للدكتور أبو الوفا، ص ١٣٣، ويعيز سعادته بهذا الصدد بين نوعين من الفانين: بعضهم يعود من الفناء إلى حال البقاء، فيثبت الأثنينية بين الله والعالم، وهذا هو الأكمل بمقاييس الشرع وبغضهم الآخر ينطلق منه إلى القول بالاتحاد أو الخلول أو وحدة الوجود التي لا تفرقه فيها بين الإنسان والله أو بين العالم والله، ولذلك قيل أن الفناء مزلاً أقنان الرجال نفس المصدر، ص ١٣٣، وانظر: ص ١٤٠ - ١٤١، وما بعدها، وربما كان هنا هو السبب في تفضيل ابن عطاء الله الإسكندرى البقاء على الفناء، وعدم رضائه من الفناء إلا بذلك النوع الذي يسلمه إلى البقاء، أي البقاء بالله وعدم الفيضة عن الحسن أو العالم الخارجى والقدرة على إثبات الأثنينية بين الله والعالم، وفضل الخدوث عن القدر كما هو مذهب الجبيد وغيره من يفضلون الصحو على السكر المطبق، انظر ابن عطاء الله طبعة أولى، ص ٢١٨ - ٢٢٠.

(٣) القشيرية، ص ٣، المقدمة، ص ١٤٠.

(٤) انظر مقدمة الرسالة القشيرية، ص ٣ - ٢، المقدمة من الضلال للإمام الغزالى، ص ١٤٠.

## ٦- المعرفة عند الإمام الغزالى:

وكذلك فعل أبو حامد الغزالى فألف كتابه (الإحياء) كما لو كان امتداداً لرسالة الفشیري ودعوته<sup>١</sup>.

والغزالى وإن كان قد تأثر بالإشراق- بعض التأثر- فيما مال إليه من القول بعلم الباطن<sup>٢</sup>، والدعوة إلى التصوف والمجاهدات، والرياضات كطريق للكشف والوصول إلى المعرفة اليقينية أو العلم اللدني<sup>٣</sup>- إلا أنه يحمد له أنه حال بين التصوف والصوفية، وبين الانحراف في تيار المذاهب الإلحادية من الاتخاد أو الحلول مثلاً. بل عارض ذلك وقاومه بكل حجة ودليل. فأعلن أنه لا يليق بصاحب الكشف والمشاهدة<sup>٤</sup>، أن يقول بما يتعارض مع العقيدة الإسلامية، عقيدة التوحيد الحالص التي تفرق بين العبد والرب، وتؤكد أن الرب رب، والعبد عبد<sup>٥</sup>، وهذه هي عقيدة الإمام الغزالى أيضاً، فإنه في حال مجاهداته ورياضته يصف لنا ذلك القرب الذي يصل إليه، بأنه درجات يضيق عنها نطاق النطق، وأن من تخيل فيه حلولاً، أو اتخاذاً، أو وصولاً فهو مخطئ، وإنما هي درجة القرب وكفى<sup>٦</sup>، ومن ناحية أخرى فقد أحال ذلك على أنه من باب التوهم لأصحاب هذه العبارات وأنهم لم يسعفهم لسان النطق في التعير عن هذا القرب وذلك التوحيد الذي وصلوا إليه<sup>٧</sup>. أو أنه من باب التوسيع والتجوز اللائجين بعاده الصوفية والشعراء، فإنهم لأجل تحسين موقع الكلام من الأفهام يسلكون سبيل الاستعارة كما يقول الشاعر:

(١) قارن: مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٧٤-١٧٨-١٨٢-١٩٢، ومع ذلك فنستطيع أن نقول إن الفشیري والغزالى لم يسلما من الإشراق في دعوتهما هذه.

(٢) الإحياء طبعة الشعب كتاب العلم، ص ٢-٥-٣٥-٣٤.

(٣) الإحياء، ص ٥-٣٤-١٣٧، المقد، ص ٤٨-٨٥-١٢٦-١٤٧، ص ١٣١، قارن: مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٠٥-٢٠٦-٢٠٧.

(٤) المقصد الأنسى، ص ٩٧، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٥٩-٦١.

(٥) المقصد الأنسى، ص ٢٣-٢٤-٧٦-٨٢-٩٨-٩٩، دراسات، ص ٥٩-٦٥، قارن مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٩٣-١٩٥.

(٦) المقد من الضلال، ص ١٣١-١٣٢، قارن: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٥٩-٦١، المقصد الأنسى، ص ٣٨-٣٩، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٩٥-١٩٣.

(٧) المقصد الأنسى، ص ١٠٠، المقد، ص ١٣١، قارن مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٩٤.

وذلك مؤول عند الشاعر فإنه لا يعني أنه هو تخيّفاً، بل كأنه هو، فإنه مستترق الهم به كما يكون هو مستترق الهم بنفسه فيعبر عن هذه الحالة بالاتحاد على سبيل التجوز<sup>(١)</sup>، وهي بلسان الحقيقة توحّد وصاحب هذه الحال يعتبر في فناء الفناء لأنّه لا يشعر بنفسه ولا يعلم شعوره بنفسه ولو شعر بعدم شعوره بنفسه لكان قد شعر بنفسه<sup>(٢)</sup>.

كذلك يرى أن من هذا الباب قول أبي يزيد البسطامي "انسلخت من نفسي كما ينسلخ الحياة من جلدها، فنظرت فإذا أنا هو" وأن معناه: "أنّ من ينسلخ من شهوات نفسه وهوها وهمها فلا يبقى فيه متسع لغير الله... يصير كأنه هو، لا أنه هو تخيّفاً"<sup>(٣)</sup>.

ويرى نيكولسون أن هذه العبارة من أبي يزيد موهمة للقول بوحدة الوجود، لا الاتحاد، ولكنني أرى أن فكرة وحدة الوجود، لم تكن نضجت في هذا العصر بحيث تصير متطابقة مع هذا الاسم تماماً، ثم إن نيكولسون قد عاد، فقال: إن صوفية القرن الثالث حافظوا على التوازن بين الشريعة والحقيقة، بحيث لا تتغلب إحداها على الأخرى<sup>(٤)</sup>.

ويعلق على ذلك أستاذى الدكتور أبو الوفا التفتازاني بقوله: "والمسألة في رأينا لا تundo مجرد شعور نفسي من البسطامي بالاتحاد، فهو لا يقصد حقيقة الاتحاد لمخالفته صراحة للعقيدة الإسلامية.. ولعل هذا هو ما جعل بعض الصوفية كالجنيد يلتمس البسطامي العذر فيما نطق به من شطحيات"<sup>(٥)</sup>.

على أن سيادته يرى نهائياً، أن أصحاب الشطحيات ليسوا من الصوفية الكمال، وأن هذا هو رأي كثير من أهل التصوف المعتدلين<sup>(٦)</sup>.

(١) المقصد الأنسى، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٦٦٠.

(٢) مشكاة الأنوار، ص ١٩٧-١٩٨، ضمن مجموعة الفصور الموالي طبع الجندي القاهرة بدون تاريخ، قارن: مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٥٦.

(٣) المقصد الأنسى، ص ٩٩-١٠٠، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٦١.

(٤) انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٤٨.

(٥) في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص ٢٥-٢٦.

(٦) مدخل...، ص ١٤٦.

(٧) نفس المصدر، ص ١٤٧.

ثم نرى الإمام الغزالى يلجأ إلى سد هذا الباب جملةً ويidel على أنه ليس ممكناً عقلاً، فيقرر بالنسبة للاتحاد بين ذاتين، أننا أمام احتمالات ثلاثة: “إما أن تظل كل ذات منهما موجودة، وإما أن تفني إحداها، وتبقى الأخرى، وإما أن تفنيا معاً”. ففي الاحتمال الأول، ليس هناك اتحاد، وكذلك بالنسبة للاحتمال الثاني إذ الاتحاد لا يكون بين موجود ومعدوم وفي الاحتمال الأخير فإن القول بالاتحاد باطل أيضاً إذ الأولى بنا هنا، أن تتحدث عن الانعدام لا عن الاتحاد<sup>(١)</sup>.

وفي إنكار فكرة الحلول، بين أن الحلول إما أن يكون بين جسمين، فالله المنزه عن معنى الجسمية يستحيل في حقه ذلك، وإنما بين عرض وجوهر، فالعرض ليس قوامه إلا بالجوهر. وهذا مجال على كل ما قوامه بنفسه فدع عنك ذكر الرب تعالى في هذا المعرض<sup>(٢)</sup>.

ثم يؤكد مخالفته تعالى للحوادث، وعلوه على المخلوقات، وأن الإنسان مهما يخلق بأخلاق الله أو بأسمائه. فليس له من هذه الأسماء، إلا أوصافاً على نوع من التقييد حال عن الإيهام، وإنما فمطلق هذا اللفظ موهوم<sup>(٣)</sup>.

وقد وقف عند هذا الحد في معرفته الذوقية<sup>(٤)</sup>، لأنه كما يقول ابن طفيل، قد هذبته العلوم وصقلته المعرفة<sup>(٥)</sup>، ولذلك كان في أبحاثه ومشاهداته محدوداً بحدود الذين يقف دائماً قبل النهايات، ولا يترك لنفسه العنان تقول ما قاله غيره<sup>(٦)</sup>. فحظيرة القدس أعلى من أن يطأها أقدام

(١) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٦٣، المقصد الأستني، ص ٩٩، قارن: ابن تيمية مجموعة الرسائل والسائل، ج ١، ص ١٠١-١٠٢، المسائل الخمسون في علم الكلام للفخر الرازي، ص ٣٥٨-٣٥٩، ضمن مجموعة رسائل طبعة فرج الله الكردي سنة ١٣٢٨ هـ.

(٢) المقصد الأستني، ص ١٠١، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٦٢، قارن: ابن تيمية المصدر المقدم، ج ١، ص ٨٠، المسائل الخمسون أيضاً حيث يرد الفخر الرازي ذلك بطريقة عقلية هي في أحد شقينها فقط معقوله شيئاً ما وملخص ذلك الشق، أن الله لا يخل في شيء آخر، لأنه هو القديم فقط، فلا يخل القديم في الحادث انظر، ص ٣٥٦-٣٥٧.

(٣) المقصد الأستني، ص ١٠٢-١٠٣.

(٤) انظر المقدم من الضلال ص ١٣١، الإحياء، ص ٥.

(٥) حي بن يقطان، ص ٥٨.

(٦) المقدم نفس الصفحة، المقصد الأستني، ص ٢٤-٢٥-٢٨-٢٩-٣١، الإحياء، ص ٥-٦.

العارفين، وأرفع من أن يمتد إليها أبصار الناظرين، بل لا يلمح ذلك الجانب الرفيع، صغير، أو كبير، إلا غض من الدهشة والخيرة طرفه<sup>(١)</sup>.

وفي رأيه أن هذا هو الذي يجب أن يكون مبدأ للأولياء، والراسخين في العلم "فيقرون على أنفسهم بالعجز، ويرتضون لأنفسهم مسلك الاقتباس من النور النبوي" فما من عارف، أو حكيم عاقل، يدعى لنفسه "كمال المعرفة بالله تعالى" حتى لا ينطوي عليه شيء إذ لا يعرف الله حق المعرفة سوى الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

فلا داعي إذن للتوجهات والتخليلات والشطحات التي توقع في الحلول أو غيره من المذاهب الأخرى ولا توصل إلى حقيقة، أو يقين.

في هذه الحدود يسير الإمام الغزالى في تصوفه، وتلك هي فكرته عن العلم اللدنى، فيرى أن العلم اليقينى، هو الذى ينكشف فيه العلوم انكشافاً لا يبقى معه ريب، ولا يقارنه إمكان الغلط والوهם وأن هذه هي معرفة الأولياء، أو العلماء الراسخين في العلم، فكل ما لا يعلمه الإنسان على هذا الوجه، ولا يتيقه على هذا التحول من اليقين " فهو علم لا ثقة به ولا أمان معه، وكل علم لا أمان معه فليس بعلم يقيني<sup>(٣)</sup>.

وهو يعتقد أن الطريق إلى إدراك المعرفة على هذا الوجه، ليس العقل بمقاييسه واستدلالاته، بل هو البصيرة أو القلب، فذلك طور وراء العقل.

أما العقل - فمع ثقته به وتقديسه له إلى أبعد مدى<sup>(٤)</sup> - فمجاله الحسن أو مجاله عالم الملك أو الشهادة، ومجال البصيرة والمشاهدة عالم المكروت وهو ما وراء عالم الملك الممثل في السموات والأرض وما بينهما<sup>(٥)</sup>.

(١) إلحاد العوام عن علم الكلام، ص ٢٧١، من مجموعة القصور العوالى طبعة الجندي الأولى، دراسات في الفلسفة الإسلامية لأستاذى الدكتور محمود قاسم، ص ٥٥، الطبعة الخامسة.

(٢) الأستاذ الدكتور محمود قاسم: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٥٥، قارن: إلحاد العوام، ص ٢٧٠-٢٧٢، الطبعة التقدمة، المقصد الأنسى، ص ٢٤-٢٧-٢٨.

(٣) المنقد من الضلال، ص ٨٤-٨٥.

(٤) دراسات في الفلسفة الإسلامية ص ٤٣-٥٤، قارن الإحياء، ص ١٣٦١.

(٥) الإحياء، ص ١٣٦٤، قارن: إلحاد العوام عن علم الكلام، ص ٢٧، ضمن مجموعة (القصور العوالى)، دراسات...، ص ٥٤-٥٩.

وفي كلا الحالين، فالقلب<sup>١</sup>، وعاء العلم والمعرفة أو هو المرأة<sup>٢</sup>، التي تعكس عليها العلوم من هاتين النافذتين: نافذة الحس ونافذة البصيرة. فإذا للقلب باباً: باب مفتوح إلى عالم الملائكة وهو اللوح المحفوظ وعالم الملائكة، وباب مفتوح إلى الحواس الخمس المتمسكة بعالم الملك والشهادة والأول طريق الأولياء والأنبياء، والثاني طريق العلماء.

ويعد الغزالى موازنة بين كيفية حصول العلم الحسي في القلب وحصول العلم الخارج عن مدركات الحس وتقوم هذه الموازنة على أساس أن الإنسان نسخة من العالم<sup>٣</sup>، أو كما يقول في تعبير آخر له، أن الإنسان عالم صغير في مقابلة العالم الكبير. فيمثل القلب بمحض محفور في الأرض معرض لأن يأتي إليه الماء من ظاهر الأرض عن طريق جداول صغيرة تصب فيه، ويحتمل أيضاً، أن يخفر أسفله إلى أن يقرب من مستقر الماء الصافي. فينفجر الماء من أسفل الحوض "فيكون ذلك الماء أصفى، وأدوم، وقد يكون أغزر وأكثر".

فذلك الماء هو العلم، وتلك الجداول، هي الحواس الخمس، وهما مثال العلم الحسي، وطريقة تحصيله، أما ذلك الحفر وهذا الماء الذي نبع من باطن الحوض، فهما مثال العلم اللذى، علم الأولياء والأنبياء، وطريقه وهو تطهير القلب<sup>٤</sup>.

فالقلب يقبل كلا الطريقين: طريق البحث، وطريق الذوق، فمن الممكن أن تساق العلوم إليه "بواسطة أنهار الحواس، والاعتبار بالمشاهدات حتى يمتلى علمًا، ويمكن أن تسد هذه الأنهار

(١) يقصد الإمام الغزالى بالقلب هنا (العقل) انظر: الإحياء، ص ١٣٤٦، ١٤٥٠-١٤٩٠.

(٢) الإحياء، ص ١٣٦٠-١٣٦١، انظر: نظرية المعرفة عند صوفية المسلمين... للدكتور أبو الوفا الفتتازاني عدد (٩٣٢) من مجلة الرسالة سنة ١٩٥١م، ص ٥٥٠-٥٥٢.

(٣) الإحياء، ص ١٣٧٤، ويستدل على ذلك بقوله: "فلو لم يجعل العالم كله مثلاً في ذلك، لكن لك خبر ما يابن ذاتك: نفس المصدر، والصفحة، كبياء السعادة، ص ٩٣، وستأتي لنا هذه الفكرة بتوسيع عن ابن عربي انظر محي الدين بن عربي، ص ٢٧٩-٢٨٩.

(٤) يمكن أن نفهم الباب الذي يفتح في القلب وتنذرية الحواس الخمس على أنه العقل والحواس الخمس هي طريق الاستدلال، والبحث، والباب الآخر على أنه البصيرة. انظر الإحياء، ص ١٣٦٥-١٣٧١-١٣٧٦، المنفذ من الضلال، ص ١٣٤-١٣٣، دراسات في الفلسفة الإسلامية لأستاذى الدكتور محمود قاسم، ص ٥٧-٥٩، الطبعة الخامسة.

بالخلوة والعزلة وغض البصر، ويعمد إلى عمق القلب بتطهيره، ورفع طبقات الحجب عنه حتى تفجر ينابيع العلم من داخله<sup>(١)</sup>.

وهو يقيم ذلك على أساس الفكرة المتقدمة، وهي أن الإنسان عالم صغير وهو نسخة من العالم الكبير، ففيه كل ما في ذلك العالم الكبير، من حقائق ومعلومات، وهو يقرب لنا ذلك بمثال من واقع الحياة العملية فيقول: "... فكما أن المهندس يصور أبنية الدار في "بياض" ثم يخرجها إلى الوجود على وفق تلك النسخة، فكذلك فاطر السموات والأرض، كتب نسخة للعالم من أوله إلى آخره في اللوح المحفوظ، ثم أخرجه إلى الوجود على وفق تلك النسخة"<sup>(٢)</sup>، وتلك النسخة من العالم قد طبعت منها صورة أخرى في حس الإنسان وخياله، فإن من ينظر إلى السماء والأرض ثم يغمض عينيه فإنه يرى صورة السماء والأرض وما فيهما في خياله في هذه الحالة، حتى لو زالت السموات والأرض، وبقي هو في نفسه، فإنه سيجد صورتهما في نفسه كأنه يشاهد هما وينظر إليهما، ثم يتطرق من خياله صورة إلى قلبه فيحصل فيه كل ما حصل في خياله من حقائق، وهكذا لا بد أن يدرك الإنسان كل ما في العالم، لأنه لا يدرك إلا ما له مثل في ذاته "فلو لم يجعل للعالم مثلاً في ذاتك، لما كان لك خبر بما يابين ذاتك"<sup>(٣)</sup>.

وسنرى فيما بعد تفصيل هذه النظرية عند محي الدين بن عربي، وقد يكون ابن عربي قد أخذها عن الغزالي وتوسيع فيها وتعقّم<sup>(٤)</sup>.

ونلاحظ هنا أن الغزالي يؤمن بأن اتصال الإنسان بعالم الحس هو الذي يمحجه عن عالم النور وعالم الملوك<sup>(٥)</sup>.

وهو بهذا يحدد لنا طريق العلماء وطريق الأولياء في الحصول على العلم اللدني "فإن العلماء يعملون في اكتساب نفس العلوم، واجتلاها إلى القلب وأولياء الصوفية يعملون في جلاء

(١) الإحياء، ص ١٣٧٣ - ١٣٧٦، ص ١٣٥٢ - ١٣٦١ - ١٣٦٢ - ١٣٦٣، كتاب العلم. قارن: الإنسان عند الغزالي للدكتور علي عيسى عثمان، ص ١٩٠، تعرّيف الأستاذ خيري حماد الأنجلو سنت ١٩٦٤، أستاذى الدكتور أبو الوفا مجلة الرسالة عدد (٩٣٢)، ص ٥٥٢، سنت ١٩٥١ م، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٠٨.

(٢) الإحياء، ص ١٣٧٤.

(٣) نفس المصدر والصفحة.

(٤) قارن مؤقتاً: محي الدين بن عربي للدكتور محمود قاسم، ص ٢٧ - ٢٨.

(٥) نفس المصدر، ص ١٣٧٥، انظر: الأستاذ الدكتور أبو الرضا الفتازانى في مجلة الرسالة عدد (٩٣٣ - ٩٣٤) لعام ١٩٥١ م في موضوع: (نظريّة المعرفة عند صوفية المسلمين: أداتها، ومنهجها، وموضوعها وغایتها).

القلوب، وتطهيرها وتصفيتها وتصفيتها فقط<sup>١</sup>، ويضرب لذلك مثلاً، هو ذلك المثال المشهور بنوش أهل الصين، وأهل الروم، وهو أن أهل الصين وأهل الروم تباهوا بنبي يدي بعض الملوك بحسن صناعة النقش والصور فاستقر رأي الملك على عقد مسابقة بينهم فسلم إلى كل فريق منهم جانبًا من صفة وكان الجانبيان متقابلين، وأرخى بينهما حجاباً يمنع اطلاع كل فريق على الآخر، فجمع أهل الروم من الألوان والأصباغ ما لا حصر له، وما ليس له مثيل في الجودة.

ودخل أهل الصين من غير صبغ ولا لون، ولكنهم أقبلوا على جانبهم يحملونه ويصلقونه، فلما فرغ أهل الروم من نقشهم أعلن أهل الصين أيضاً أنهم قد فرغوا من نقشهم، ورفع الحجاب، وإذا بجانبهم تتلاًّا منه عجائب الصنائع الرومانية مع زيادة إشراق وبريق، إذ كان قد صار كالمرأة الجلوة لكثرة التصقيل، فازداد حسن جانبهم بمزيد التصقيل. فكذلك عنابة الأولياء بتطهير القلب وجلائه وتزكيته وصفاته، حتى يتلاًّا فيه جلية الحق بنهاية الإشراق. وعنابة الحكماء والعلماء بالاكتساب<sup>٢</sup>.

وهو يسمى ذلك العلم الذي يحصل بالاكتساب وحيلة الدليل اعتباراً واستبصاراً، ويقابله ذلك العلم الذي لا يحصل بالاكتساب ولا حيلة الدليل بل يلقى ذوقاً وكشفاً، وهو إما إلهام أو وحي خاص بالأنبياء، كما أن الأول خاص بالأولياء والأصفباء. والإلهام مختلف عن الوحي في أن صاحبه لا يرى الملك المفید للعلم، أما الوحي، فإن الأنبياء فيه يشاهدون جبريل حين يوحى به إليهم<sup>٣</sup>.

وإذا كان الإمام الغزالى قد غض بذلك شيئاً من شأن العلوم النظرية القائمة على المنطق والاستبساط، فإنه يرى، أن هذا الاتجاه الذوقى هو الذي يستطيع العالم به أن يحمل كثيراً من المشاكل العقائدية التي خاض فيها علماء الكلام والفلسفه دون طائل<sup>٤</sup>، ولذلك حرص عليه

(١) الإحياء، ص ١٣٧٦.

(٢) الإحياء، ص ١٣٧٦.

(٣) الإحياء، ص ١٣٧١، قارن: أستاذى الدكتور أبو الوafa في مجلة الرسالة عام ١٩٥١م، عدد (٩٢٢)، ص ٥٥٢، في مدخل إلى التصوف الإسلامي أيضاً، ص ٢١٠-٢١١.

(٤) انظر: إلحاد العوام، ص ٢٧٤-٢٧٦، ضمن مجموعة الفصور العوالى، الاقتصاد فى الاعتقاد الطبعة الأولى، ص ٢-٣، ٩-٦، المقذ من الضلال فيما يتصل برأي الغزالى في المتكلمين، والفلسفه والصوفية، قارن: ابن رشد في مناهج الأدلة، ص ١٣٩-١٢٧، الدكتور محمود قاسم في: دراسات في الفلسفه الإسلامية، ص ٥٧-٥٩-٧٠-٧١، محى

المتصوفة، وينزلوا فيه الجهود. وهو يقول في هذا الصدد مدافعاً عن وجهة نظره هذه "أما بعد: فإني رأيتك أيها الأخ المشيق منقسم الفكر لما قرع سمعك من طعن طائفية على بعض كتابنا المصنفة في أسرار معاملات الدين، وزعمهم أن فيها ما يخالف مذهب المشايخ، فهوون أيها الأخ المشيق، واعلم أن حقيقة الحق والضلال وسرهما، إنما ينكشف لقلوب طهرت، عن وسخ أوضار الدنيا أولاً (ثم صقلت بالرياضة الكاملة ثانياً، ثم نورت بالذكر الصافي ثالثاً)، ثم غذيت بالفكرة الصائب رابعاً، ثم زينت ب اللازمة حدود الشرع خامساً، حتى فاض عليها النور من مشكاة النبوة، وصارت كأنها مرآة مجلورة".<sup>١</sup>

وهنا ندرك حقيقة ما يرمي إليه في مثل قوله: "فاعلم أن ميل أهل التصوف إلى العلوم الإلهامية دون التعليمية، فلذلك لم يحرصوا على دراسة العلم وتحصيل ما صنفه المصنفون، بل قالوا: الطريق تقديم المجادلة ومحو الصفات المذمومة إلخ".<sup>٢</sup>

ويسمي الغزالى علم الأولياء هذا بعلم الماكافحة أو علم الباطن، - وهي تسمية لا تصل في مدلولها إلى ما رأيناه عند الشيعة - ويرى أنه علم طريق الآخرة.

ثم ينقل عن بعض العارفين أن من لم يكن له نصيب منه، "فإنه يخاف عليه سوء الخاتمة، وإن أدنى نصيب منه التصديق به وتسليميه لأهله" فهو علم الصديقين والمقربين "وهو عبارة عن نور يظهر في القلب عند تطهيره وتزكيته من صفاته المذمومة، وينكشف من ذلك النور أمور كثيرة، فمنها المعرفة الحقيقة بذات الله سبحانه، وإن كانت معرفة لا تقوم على إدراك ذاته سبحانه إدراكاً تاماً، فإنه قد تقدم قوله: لا يعرف حقيقة الله إلا الله، وكذلك المعرفة بصفاته الباقيات التامات وبأفعاله... والمعرفة بمعنى النبوة والنبي، ومعنى الوحي والشيطان، وكيفية ظهور الملك للأنبياء وكيفية وصول الوحي إليهم، ومعرفة القلب، ومعرفة الآخرة والجنة والنار، ومعنى لقاء الله عز وجل والنظر إلى وجهه الكريم، ومعنى حصول السعادة بموافقة الملا الأعلى، ومقارنة الملائكة والنبيين... (فتعنى بعلم الماكافحة أن يرتفع الغطاء حتى تتضح له جلية الحق في

---

الدين بن عربي، ص ٧٦، ١٣٨-١٣٩، مدخل إلى التصوف الإسلامي لأستاذ الدكتور أبو الوفا، ص ٢٠٨-٢٠٩.

(١) فيصل التفرقة ضمن مجموعة القصور العوالى، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٠٦-٢١٠، ١٤٥-١٤٤، من المجموعة المقدمة.

(٢) الإحياء، ص ١٣٧١.

هذه الأمور اتضاحاً يجري مجرى البيان الذي لا يشك فيه<sup>١</sup>، وهذه هي المعرفة الحقة كما يراها. وهي الأمانة أيضاً التي تشير إليها الآية الكريمة: **«إِنَّا عَرَضْنَا الْأُمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلُنَّا وَأَشْفَقُنَّا مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ»**<sup>٢</sup>.

وهي إيمان العارفين. وهذا الإيمان مختلف عن إيمان العوام بذلك الكشف التفصيلي الذي يقوم على إشراق في المعرفة وإدراك الأسرار النائبة عن مشاهدة الأ بصار والتي هي قوام عالم الملوك.

إذ قصارى إيمان العامة أن يؤمن إيماناً مجملأً كتصديقنا بأن في الدار زيداً مثلاً دون أن نراه. أما إيمان الأولياء وأهل المعرفة فهو أن ندخل الدار وننظر إلى زيد بالعين، ونشاهده مشاهدة يقينية، وفي أي ركن من أركان البيت، وعلى أي كيفية الخ: ويعمل على ذلك أستاذى الدكتور أبوالوفا بقوله: "فإيمان الصوفية ينطوي فيه إيمان العوام والمتكلمين، ثم يتميز الصوفية بمنتهى استحالة الخطأ، لأن مشاهدتهم توجب اليقين"<sup>٣</sup>، وهذا الاتجاه الذي لا يحقر الغزالي فيه العامة، ويقارن فيه بين العلم الإجمالي والعلم التفصيلي، نجده واضحاً عند كل من ابن رشد في العقليين<sup>٤</sup>، وابن عربي في الصوفة<sup>٥</sup>، فهو اتجاه يجمع بين رأي أهل الذوق وأهل العقل في هذه الوجهة، مما يؤكد أن الغزالي مفكر عقلي مؤمن<sup>٦</sup>.

وأريد هنا أن أنبه إلى أن ما أثر عن الإمام الغزالي من الكلام الذي يوهم التسوية بين إلهام الأولياء، ووحي الأنبياء، من مثل قوله: "فالأنبياء والأولياء، انكشف لهم الأمر لا بالتعلم والدراسة والكتابة للكتب، بل بالزهد في الدنيا وتغريب القلب من شواغلها، والإقبال بكتنه الهمة

(١) الإحياء ج ١ ص ٣٤-٣٥، قارن: المقدمة، ص ١٣١.

(٢) سورة الأحزاب آية (٧٢)، انظر الإحياء، ص ١٣٦٣.

(٣) نفس المصدر، ص ١٣٦٤، ١٣٦٦، الاقتصاد في الاعتقاد، ص ٢٦-٢٧، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢١، (نظرة المعرفة عند صوفية الإسلام) الرسالة.

(٤) مناجي الأدلة، ص ١٥٣-١٥٤.

(٥) انظر محي الدين بن عربي للدكتور محمود قاسم، ص ٢٢٣، ٢٧٨، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٣٢٥، الفتوحات ج ٣، ص ٤٦٥.

(٦) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٤٣-٥٩.

على الله تعالى الخ<sup>(١)</sup>. يمكن حمل مثل هذا الكلام على مجرد التصنيف، والجمع بين العلمين، وعلى أساس التقارب لا الشابه الكامل، فإن الإلهام أيضاً يأتي عن طريق الملك، كما في الأثر عن عبد الله بن مسعود إن للملك لة، وللشيطان لة وربما رفعه بعضهم إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وكما جاء في الحديث الشريف من سأله القضاة واستعنان عليه وكل إليه، ومن لم يسأل القضاة، ولم يستعن عليه أنزل الله عليه ملكاً يسده<sup>(٢)</sup>، الخ وخاصة أنه عاد بعد ذلك، وبين أن الأولياء فقط هم الذين يتخذون طريق الرياضة والظهور سبباً للحصول على هذا العلم<sup>(٣)</sup>. فهو في الواقع قد جعل رتبة النبي أقصى الرتب، وبين أنه "هو الذي تكتشف له كل الحقائق، أو أكثرها من غير اكتساب وتكلف، بل يكشف إلهي في أسرع وقت". وقد قال من قبل إنه لا يعرفحقيقة الله إلا الله، كذلك قال هنا: "... ولكن لا يعرفحقيقة النبوة إلا النبي"<sup>(٤)</sup>، ولهذا فإنه يرى أن قوة البصيرة والمشاهدة لدى الأولياء والأصفياء لها حدودها، وأن أعرف الخلق بصلاح أحوال العباد، "بالإضافة إلى حسن المعاد هو النبي صلى الله عليه وسلم فإن ما ينتفع به في الآخرة أو يضر لا سبيل إلى معرفته بالتجربة ومن الذي رجع من ذلك العالم فأدرك بالمشاهدة ما نفع وضر، وأخبر عنه؟"<sup>(٥)</sup>. وكما أنه جعل للعقل حدوداً، كذلك جعل للبصيرة رغم تحمسه لها حدوداً تقف عندها فهي تنتهي حيث يبدأ نور النبوة<sup>(٦)</sup>.

(١) الإحياء، ص ١٣٧٦-١٣٧٦، ص ١٥٢-١٥٤، من هذه الرسالة.

(٢) نقض المنطق لابن تيمية، ص ٢٨-٢٩، تفسير المعوذتين له أيضاً، ص ١٩٦، ج ٢ من مجموعة الرسائل الكبرى الطبعه الأولى سنة ١٣٢٣ هـ.

(٣) الإحياء، ص ١٣٧٦، وكما يشير أستاذى الدكتور أبوالوفا بن الغزالى قد فرق بصرامة بين وحي الأنبياء وإلهام الصوفية، انظر أيضاً: مدخل إلى التصوف الإسلامي لسيادة، ص ٢١، وقد تقدم لي في الصفحات القليلة المقدمة ما أشرت به إلى فريق الغزالى بين وحي الأنبياء، وإلهام الأولياء، أو الصوفية.

(٤) الإحياء، ص ١٣٥٢-١٣٥٣.

(٥) إلحاد العوام، ص ٢٧١.

(٦) نفس المصدر، ص ٢٧١-٢٧٢.

وهكذا يعتصر الإمام الغزالى بالكتاب والستة ما استطاع أمام هذا الجو الإشرافي، فيقول مثلاً في إلحاد العوام: إن الحق في معرفة الله وصفاته وما يتصل بالحضرات الإلهية، أو حضرة الروبية بمفهومها الواسع<sup>١</sup>، هو مذهب السلف، ويقيم على ذلك الدلائل العقلية والسمعية.

أما العقلية فمنها ما تقدم وهو أن الرسول (صلى الله عليه وسلم)، هو أعرف الخلق بصلاح أحوال المعاش والمعاد الخ، وأنه لذلك أفضى إلى الخلق ما أوحى إليه من صلاح العباد في معادهم أو معاشهم، لم يكتم منه شيئاً لأنه لم يبعث إلا لذلك ومن هنا كان رحمة للعاملين. ثانياً أن أصحابه رضوان الله عليهم، هم أعرف الناس بمعاني كلامه (صلى الله عليه وسلم) وأحرامهم بالوقوف على كنهه لأنهم شاهدوا الوحي وصاحبوا "بل لازموه آناء الليل والنهار"، وليسوا مهتمين أبداً في فهم كلامه (صلى الله عليه وسلم)، أو في إخفاء هذا الفهم، أو التضليل فيما كلفوا بتلبيته والعمل به. "فتعلم بالقطع من هذه الأصول، أن الحق ما قالوه، والصواب ما رأوه، لا سيما وقد أتى عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال: "خير الناس قرنى، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم"<sup>٢</sup>.

فهم المرجع في كل علم ومعرفة وطريقتهم خير الطرق، وقد قال صلى الله عليه وآله وسلم: "ستفرق أمتي نيفاً وسبعين فرقة، الناجية منهم واحدة. فقيل من هم؟ فقال: أهل السنة والجماعة. ما أنا عليه الآن وأصحابي"<sup>٣</sup>.

وبهذه المناسبة، فإن ابن تيمية يشير إلى أن إلحاد العوام هذا يعتبر من الغزالى رجوعاً في آخر أمره إلى طريقة السلف أهل الحديث بعد أن كان على طريقة الفلسفه والصوفية<sup>٤</sup>، وربما اعتضد في رأيه هذا بما يذكره الغزالى في إلحاد العوام من أن كتاب المقصد الأستنى سابق على إلحاد

(١) وهي (جملة عالم الملك والملكون إذا أخذت جميعها جملة، لأن الحضرة الروبية محبيبة بكل الموجودات، إذ ليس في الوجود شيء سوى الله تعالى وأفعاله، وملكته وعيشه من أفعاله) الإحياء، ص ١٣٦، وهو يسميه أيضاً الحضرة الإلهية. إلحاد العوام، ص ٢٧، المقصد الأستنى، ص ٣١.

ونلاحظ أنه رغم اعتماده بالكتاب والستة إلا أنه كاد يقع في مذهب وحدة الوجود، وذلك لأنذهن بأساليب الإشرافيين في تصوفه.

(٢) إلحاد العوام، ص ٢٧١-٢٧٣.

(٣) نفس المصدر، ص ٢٧٣، عقيدة أهل السنة والفرقة الناجية لابن تيمية، ص ١٠.

(٤) نقض المطلق، ص ٦٠.

العام<sup>١</sup>، وكذلك فإننا لم نعثر على اسم هذا الكتاب الأخير في الإحياء، ولا في المقدمة وغيره من الكتب التي تؤرخ لحياته التصوفية، ولكن من الممكن أن ننظر إلى هذا الكتاب على أنه هو القسم الثالث المتم لنواحي فكر الغزالى الثلاث والتي يؤمن بها على مستوى واحد وأنها كل متكامل، وهي الناحية الاستدلالية العقلية، والثانوية طريقة أهل الكشف والتصوف والثالثة طريقة السلف رضوان الله عليهم، وأن تفكيره كل متكامل من هذه النواحي الثلاث، وخاصة أننا نراه في إيجام العام يقول بكشف الأولياء ومعرفة أهل المرفان ويرددها في أكثر من موضع<sup>٢</sup>.

وكذلك في الأحياء لا يتكلّم عن طريقة اكتشاف على أنها طريقة وكفى، بل كثيراً ما يستند الكلام فيها إلى غيره مثل قوله: «وزعموا أن الطريق في ذلك بانقطاع علائق الدنيا الخ»<sup>٣</sup>، فنراه يتحدث في ذلك حديث معلق لا حديث صاحب رأي ومذهب لا يعدل عنه إلى غيره. وهو نفس المنهج الذي يتخذه ابن تيمية بقصد بيان الطرق التي تحصل بها العلوم والمعارف<sup>٤</sup>.

وبذلك فمن المرجح أن الإمام الغزالى، كان سلفياً في حياته الفكرية خاصة وأن (بروكلمان) يقول: إنه عشر على نسخة من إيجام العام بعنوان آخر هو (رسالة في مذهب السلف)<sup>٥</sup>.

كل ما هنالك أن له ميلاً تصوفياً، وذلك قد رأيناه في ابن تيمية نفسه<sup>٦</sup>. وكون (إيجام العام) آخر رسائله<sup>٧</sup>، فإنه لا يستند رأي ابن تيمية في أن الغزالى لم يكن سلفياً في حياته الأولى.

(١) إيجام العام، ص ٢٧.

(٢) إيجام العام، ص ٢٦٩-٢٧١-٢٧٢-٢٧٣، ونلاحظ أنه رغم تمحّسه لناحية الكشف على طريقة المتكلمين العقلية إلا أنه بري أن هذه الأخيرة لم تكن واجبة في عهد الرسول (ص) وأصحابه، ولكنها بعد نشوء البدع التي - صررت عن مقتضى القرآن والسنة - فرض كفاية بحيث يقف المتكلم فيها عند حد الكتاب والسنة. الإحياء ج ١، ص ٣٩-٣٨، على ما فصلته في كتاب (قواعد العقائد) من باب العلم في الإحياء، انظر، ص ٦٨) ج ١. وكتاب الاقتصاد في الاعتقاد نفس الصفحة، انظر: ص ١٦٢-١٧١، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢١٠-٢١١.

(٣) ص ١٣٧-١٣٧٣.

(٤) نقض المنطق، ص ٢١-٦٠، ٣٩-٢١، ص ٦٠-٦١، تفسير المؤذنين، ص ١٩٣-٢٠٢، الفرقان، ص ٦٤-٧٢.

(٥) مؤلفات الغزالى للدكتور عبد الرحمن بدوى.

(٦) نفس المصدر، ص ٩٣-١٣٨-١٣٥-٩٣، نقض المنطق ص ٣٥، مجموعة الرسائل والمسائل ج ١، ص ٥٧-٨٢-٨١، التحفة العراقية في الأعمال الفقهية.

(٧) إذ أن تاريخ تأليفه هو جمادى الآخرة سنة ٥٠٥ هـ أي قبيل وفاة الغزالى بقليل، مؤلفات الغزالى للدكتور عبد الرحمن بدوى.

فربما لو كان قد امتد به الأجل لكتب بعد إلحاد العوام مثل ما كتب قبله، إذ أن طبيعة العصر كانت تفرض على كل مفكر ينافح عن الدين، أن يخوض في مثل هذه البحوث الفلسفية والكلامية وغيرها، وهذا هو الذي لم يستطع ابن تيمية نفسه أن يمنع نفسه منه.

وقد التقى الغزالى في هذا الاتجاه السنى بعد مرحلة تطوف طويلة شيخ أصحاب الطريقة الاستدلالية من علماء الكلام، وغيرهم من أصحاب الطريقة الذوقية من أهل التصوف.

فهذا أبو عبد الله محمد بن عمر الرازى يقول في كتابه (اللذات) – كما ينقل عنه ابن تيمية: "لقد تأملت الطرق الكلامية والنهاج الفلسفية، فما رأيتها تشفى علیلاً، ولا تروي غليلاً، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن الخ" <sup>١</sup>.

وكذلك قد انتهى إلى مثل هذه الغاية إمام الحرمين الجويني، وأبو عبد الله محمد بن عبد الكريم الشهريستاني <sup>٢</sup>، ومر بهذه التجربة أيضاً الإمام الشوكانى وقال في ذلك: "فإني في أيام الطلب شغلت بهذا العلم الذي سموه تارة علم الكلام، وتارة علم التوحيد، وأكبت على مؤلفات الطوائف المختلفة منهم، فلم أظفر من ذلك بغير الخيبة والخيرة، وكان ذلك من الأساليب التي حببت إلى مذهب السلف" <sup>٣</sup>.

وكذلك في الصوفية المقلوفين نجد ابن الفارض <sup>٤</sup>. فإنه لما حضرته الوفاة، أنشد هذين البيتين يتحسر فيهما على ما أضناه في تطرفه في نظرته في الحب الإلهي:

(١) نقض المنطق لابن تيمية، ص ٦١-٦٠، النبات، ص ٢٤٢-٢٤٨.

(٢) نقض المنطق لابن تيمية، ص ٦٠-٦١.

(٣) رسالة (التحف في مذاهب السلف)، ص ٥٤. ضمن عشر رسائل سلفية طبعة المثار سنة ١٣٥١ هـ.

هو أبو القاسم شرف الدين عمر بن الفارض، أحد أعمدة التصوف الكبار في التاريخ العربي. ولد في القاهرة عام ١١٨٢ ميلادي، في أسرة ميسورة. عاشر باكراً المتصوفة، وأمن بأفكارهم وبطريقة عيشهم، فأصبح يعتكف في الجبل القبطي لأيام متواصلة. ذهب إلى مكة ومكث فيها خمسة عشر عاماً، وفيها انقطع إلى العبادة وكتابة الشعر.

اشتهر ابن الفارض بأنه يدخل في غيارات طويلة، فلا يستطيع سماع أو رؤية أحد. يجلس لعدة أيام، من دون طعام أو شراب، وأحياناً يبقى لمدة أربعين يوماً متواصلة، صائمًاً وغارقاً في ذاته. وقيل إنه كان يكتب الشعر في أثناء الغيارات.

إن طبيعة الموضوع الصوفي هي التي سيطرت على شعر ابن الفارض، وكلها تدور في الحب والخمر. ولا يهدف شعره في الحب الإلهي سوى إلى محبة الله. وقد نقل صورة هذا الحب بلغة تمثل العاطفة البشرية، لأنه لا يمكن إيصال هذه الصورة إلى الناس إلا بهذه الطريقة.

ذاع صيته وارتفعت منزلته، وأطلق العارفون عليه لقب (سلطان العاشقين)، أي أن مرتبته في العشق الإلهي بين المتصوفة كانت رفيعة للغاية.

إن كان مزلك في الحب عندكم ما قد لقيت فقد ضيعت أحلامي

أمنية ظفرت نفسى بما زماناً واليوم أحس بها أضغاث أحلام<sup>(١)</sup>

هذه هي المعرفة عند الإمام الغزالى، ورغم ما مسها من صبغة خفيفة من الإشراق، إلا أنه مع ذلك قد لونها بلونه السنى الإلهامى، ووقف بها عند حدود الدين، وحفظ للوحى درجته، وللأنبياء علوبهم على كل علم أو تعلم بشرى، أو معرفة صوفية<sup>(٢)</sup>.

وقد نقل ابن تيمية عنه بأنه صرخ "بأن قتل من ادعى أن رتبة الولاية أعلى من رتبة النبوة أحب إليه من قتل مائة كافر، لأن ضرر هذا في الدين أعظم"<sup>(٣)</sup>.

ومحافظة الإمام الغزالى على هذا الاتجاه السنى جعلت بعض الفلاسفة ومن نحا نحوهم من الصوفية، يعيونه على هذا المسلك، ويقولون: إنه مقيد بالعقل والشرع<sup>(٤)</sup>. وهذا له دلالته على مدى تمسكه بالكتاب والسنة.

كذلك يذكر أستاذى المرحوم الدكتور ومحمد قاسم أن ابن عربى عاب الغزالى أيضاً على طريقة في الجمع بين الكشف والعقل، وقال: إن أدلة العقل من شأنها أن تطمس نور الكشف<sup>(٥)</sup>. وقد تقدم<sup>(٦)</sup> أن الإمام الغزالى قد قال في الإحياء ما يشعر بذلك<sup>(٧)</sup>. ولكن روح مذهبة العامة

---

جمعت أشعار ابن الفارض في ديوان صغير ضم ألف وثمانمائة وخمسين بيتاً، فيه قصيدة، الأولى هي الثانية الكبرى والثانية هي الثانية الصغرى. وفي الثانية الكبرى ييدو ابن الفارض متصوفاً أقرب إلى أصحاب (وحدة الشهود). قال عنه الدكتور أبو العلا عفيفي إنه أحد أقطاب العاشقين الإلهيين وأعظم شاعر صوفي في اللغة العربية على الإطلاق، وإنه كان لاجتماع مزاجي الشعر والتصوف في شخصيته قدرة عجيبة لا يجد لها مثيلاً إلا عند متصوفة شعراء الفرس أمثال عبد الرحمن جامي وجلال الدين الرومي.

عرض ابن الفارض وجهة النظر الصوفية عرضاً شعرياً ماهراً، وقد اعترف له ابن عربى بأن تائيهه تحتاج إلى شرح لها من قيمة فلسفية صوفية، ولما حملته من عمق صوفي تجل في وحدة الوجود. توفى ابن الفارض عام ١٢٣٥ عن عمر ثلاثة وخمسين عاماً، قضىها غارقاً في التعبد والتكتشف والرهد، للوصول إلى الحبة الإلهية الخالصة.

(١) نقص النطق، ص ٦٢.

(٢) المتفق، ص ١٣٣-١٣٩-١٤٥.

(٣) المتفق، ص ١٤٢.

(٤) النبوات لابن تيمية، ص ٨١.

(٥) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٦٦-٦٢-٣١٨-٣١٢.

(٦) انظر، ص ١٥٢، من هذه الرسالة.

العامة تعطي أنه يستخدم العقل والشرع حكماً فيما يصل إليه في حال الكشف، وأنهما معاً عنصرا الدين الأساسية<sup>(١)</sup>.

المعرفة عند الغزالى، وإن كان طريقها الكشف، إلا أن قوامها الشرع والعقل، وكما يقول الأستاذ الدكتور أبو الوفا الفتازاني: «إن استخدام العقل عند الغزالى في ميدان الشريعة، راجع-عنه- إلى أن كل تكليف إنما هو بشرط العقل، ثم إذا ترقى السالك من مقام الشريعة، إلى مقام الحقيقة استخدم منهج الكشف أو الذوق فالكشف ثمرة الشريعة واستخدام العقل يكون في البداية»<sup>(٢)</sup>.

(١) ص ١٣٧٥، ص ١٥٢-١٥٥، من هذه الرسالة.

(٢) دراسات في الفلسفة الإسلامية فصل (العقل والتقليد عند الغزالى) معراج السالكين للإمام الغزالى المراجعة الأولى والثانى والرابع.

(٣) انظر أيضاً: معراج السالكين الفصول المتقدمة، المتقى من الضلال الفصل الخاص بالتصوف، فيصل التفرقة، ص ١٧٤، وما قبلها، ضمن مجموعة الفصور العوالى طبعة الجندي، القاهرة.



## الإِشْرَاقُ وَالتَّصُوفُ الْفَلَسْفِيُّ

### تمهيد

ورغم أن اتجاه كثرين من صوفية القرن الثالث إلى الخامس يقوم على نظرتهم إلى المعرفة الصوفية على أنها: "العلم بلا واسطة الناشر عن الكشف والشهود"<sup>١</sup>، وأنهم بناء على هذا جاء كلامهم في المواجه والأذواق متسمًا بتلك الطريقة النظرية التي تقوم على الكشف والشهود، والخروج بهما وبالفناء إلى دائرة تقريرهم من الاتجاه الإشراقي إلا أنهم وقفوا عند حد النظر بعمق إلى المعاني الباطنة للألفاظ والنصوص الدينية. كما لاحظوا ذلك في عباراتهم التي تكلموا بها، أو استعملوها في علمهم التصوفي، ونظروا فيها إلى كل ما تحمله هذه الألفاظ من معنى، وربما بلغ بهم الأمر إلى حد الإلغاز والرمز<sup>٢</sup>.

وما بعد ذلك، فإنهم قد رأعوا فيه حدود الكتاب والسنّة والروح العامة للدين فلم ينرجوا إلى تلك التأويلات التي تخرج على ظاهر النص وروحه، والتي تخضع للمفاهيم الفلسفية كما حصل عند الفلسفه والإسماعيلية ومتفلسفه الصوفية بعد ذلك.

كما كان الطابع الغالب عليهم هو الطابع النفسي الأخلاقي<sup>٣</sup>، أي النظر إلى النفس وباطنها، وما يصلح لها، من الخطوات التي يأخذونها بها لتسير في طريق الصلاح أو الولاية والتقوى، مما سموه المقامات والأحوال "فكان عنايتهم موجهة أساساً إلى الأخلاق والسلوك، أما المنازع الميتافيزيقية التي ظهرت عند بعضهم فقد ظهرت في صورة بسيطة، ولم تظهر بعد ذلك ظهوراً قوياً إلا عند متفلسفه الصوفية منذ القرن السادس الهجري، وما تحدث به بعضهم من قول

(١) قارن: في التصوف الإسلامي و تاريخه، ص ٧٤، الدكتور أبو الوفا التفتازاني في مجلة الرسالة عام ١٩٥١، عدد ٩٣٢ (١٩٤٥)، ص ٥٠٤.

(٢) مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٦٢-١٦٧.

(٣) قارن: نفس المصدر، ص ١٢٢-١٢٣-١٢٤-١٢٥-١٢٦-١٣٠، ص ١٩٩.

بالاتحاد كالبساطامي مثلاً، فليس من قبيل النظريات الفلسفية فيما بعد الطبيعية التي تعالج علاقة الإنسان بالله، أو علاقة العالم بالله<sup>(١)</sup>.

كما يلخص لنا أستاذنا الدكتور أبو الوفا اتجاه الصوفية في القرن الثالث والرابع هذا الاتجاه الذي غلب عليه الطابع السنوي فيقول: “ونحن نلاحظ إبان هذين القرنين اتجاهين واضحين للتتصوف: الاتجاه الأول ويمثله صوفية معتدلون في آرائهم، يربطون بين تصوفهم وبين الكتاب والسنة بصورة واضحة، وإن شئت قلت: يزنون تصوفهم دائمًا بميزان الشريعة، وكان بعضهم من علمائها المعروفين وينغلب على تصوفهم الطابع الأخلاقي.

والاتجاه الثاني يمثله صوفية استسلموا لأحوال الفناء، ونطقوا بعبارات غريبة عرفت بالشطحيات، وكانت لهم تصورات لعلاقة الإنسان بالله كالاتحاد وتصوفهم لا يخلو من بعض المنازع الميتافيزيقية في صورة بسيطة<sup>(٢)</sup>، فهم في هذه الفترة، وإن كانوا قد تكلموا في المعرفة بطريقة نظرية، إلا أنها كانت من زاوية أخلاقية في الأغلب، يقول ذو النون المصري، وهو أظهر من خاضوا في الحديث عن المعرفة، واعتبارها، لب التتصوف وذاته: “علامة العارف ثلاثة: لا يطفئ نور معرفته نور ورعيه، ولا يعتقد باطناً من العلم ينقض عليه ظاهراً من الحكم، ولا تحمله كثرة

نعم الله عز وجل عليه على هتك أستار محارم الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

ويقول أيضًا: “عاشرة العارف كمعاشرة الله تعالى، يحتملها، ويحمل عنك مختلفاً بأخلاق الله عز وجل<sup>(٤)</sup>، وقد من بنا قول الجنيد: “إإن العارفين بالله أخذوا الأعمال عن الله تعالى وإليه رجعوا فيها، ولو بقيت ألف عام لم أنقص من أعمال البرذرة<sup>(٥)</sup>.

كما أنهما في مواجهتهم، قد ضبطوا أنفسهم بضوابط الكتاب والسنة فلم يقبلوا منها إلا ما وافقهما أبو عمرو بن نجيف: “كل وجد لا يشهد له الكتاب والسنة فهو باطل<sup>(٦)</sup>، وتوقفوا في قبول

(١) مدخل إلى التتصوف الإسلامي، ص ١٦٩، وانتظر نفس المصدر، ص ١٤٨-١٥٤-١٥٧، فارن: في التتصوف الإسلامي وتأريخه ترجمة الدكتور أبو العلا عفيفي، ص ٢١، مذاهب السائرين للهروي طبعة المهد العلمي الفرنسي للأثار الشرقية القاهرة سنة ١٩٦٢م، ص ١٠٣-١٠٢، (باب المعرفة).

(٢) مدخل إلى التتصوف الإسلامي، ص ١١٧.

(٣) للفشيرية، ص ١٤٣.

(٤) نفس المصدر، ص ١٤٢.

(٥) الرسالة...، ص ١٤٢.

ما نسب إلى الحجاج من قول بالحلول أو ما يشعر به، وكذلك ما نسب إلى أبي يزيد البسطامي، من العبارات الموجهة بالاتحاد كما تقدم<sup>(١)</sup>.

هذا فضلاً عن إحكامهم نظرتهم الباطنة إلى لب الشريعة - وهو ما سموه بالحقيقة - بحكم الكتاب والسنّة كما تقدم في وصف ذي النون المصري للعارف: "... بأنه لا يعتقد باطناً من العلم ينقض عليه ظاهراً من الحكم، كما أنها نستطيع أيضاً رد هذه النظرة الباطنة لأحكام الشريعة ورسومها، إلى وصف الرسول (صلى الله عليه وسلم) للإحسان بأنه "أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه، فإنه يراك"<sup>(٢)</sup>. فلم يقبلوا من الأعمال شكلها دون لها، كما لم يقبلوا من الألفاظ ظاهرها، دون حقيقتها وإلا وقعوا في موقع الرياء.

ويمكن أن نرى مظهراً من مظاهر تمسكهم بالكتاب والسنّة في هذه النظرة الباطنة حين يعرض الشقيري والسراج لتعريف كل من الشريعة والحقيقة، فيقول السراج: "جملة علوم الدين لا تخرج عن ثلاثة: آيات من كتاب الله عز وجل، أو خبر عن رسول الله (صلى الله عليه وسلم)، أو حكمة مستتبطة خطرت على قلب ولد من أولياء الله تعالى، وأصل ذلك حديث الإيمان حيث سأله جبريل عليه السلام النبي صلى الله عليه وسلم عن أصول ثلاثة عن الإسلام، والإيمان، والإحسان الظاهر والباطن والحقيقة، فالإسلام ظاهر والإيمان ظاهر وباطن، والإحسان حقيقة الظاهر والباطن وهو قوله (صلى الله عليه وسلم): "الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه، فإنه يراك"<sup>(٣)</sup>.

ويقول الشقيري مصوّراً العلاقة بين الشريعة والحقيقة: "الشريعة أمر بالتزام العبودية، والحقيقة مشاهدة الربوبية، وكل شريعة غير مؤيدة بالحقيقة فغير مقبول، وكل حقيقة غير مؤيدة بالشريعة فغير محصول"<sup>(٤)</sup>.

(١) قطر الولي على حديث الولي للإمام الشوكاني، ص ٢٣٦، الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، لابن تيمية، ص ٣٢، طبعة الجندي تحقيق وتعليق عبد الوهاب فايد.

(٢) قارن: مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٧٣-١٨١، ص ١٤٠-١٠٩.

(٣) قارن: المعلم لأبي نصر السراج تحقيق د. عبد الحليم محمود، دار الكتب الحديثة سنة ١٩٦٠ م، ص ٢٢-٢٣، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١١٤-١١٦.

(٤) المعلم: نفس الصفحة المقدمة.

(٥) القشيرية، ص ٤٣، وعبارته (مشاهدة الربوبية) تحتمل اتجاهات إشرافيّاً صارخاً إلا إذا حملناها على مشاهدة آثار الربوبية ولدلالتها.

وفي هذا المجال يرى أستاذى الدكتور أبو الوفا التفتازاني أن ما يميز به البعض بين الشريعة والحقيقة يمكن أن نعتبره تميّزاً اعتبارياً، فليس التصوف وهو علم الحقيقة أو الباطن بمفصل عن علم الشريعة أو الفقه، أو ما يسمى بعلم الظاهر فأخذهما وهو علم الباطن ثمرة للأخر وهو علم الظاهر. وممّا تحقق العبد بالعمل بأحكام الشريعة واتّجه بقلبه نحو الله، وسلك طريق الذوق في التجربة الدينية، فقد حصل على ذلك العلم الباطن، وإلى ذلك يشير الشعراي بقوله: (أي علم الباطن) علم انقدر في قلوب الأولياء حين استنارت بالعمل بالكتاب والسنّة... والتصوف إنما هو زينة عمل العبد بأحكام الشريعة<sup>١</sup>.

وهكذا باختصار نجدنا أمام الكتاب والسنّة إلى حد كبير في هذا النوع من التصوف الذي غالب في هذه الفترة الأولى من حياة التصوف، ويمكن أن نسميه تصوفاً سنياً، إلا ما ندر من بعض المبالغات التي نسبت إلى أبي يزيد البسطامي، أو الحلاج، أو الاجتهد في الذوق والتّوسيع في الفناء والإبعاد فيه كما حصل من الجنيد مثلاً.

وقد ظل هذا الاتجاه السني هو الغالب أيضاً إلى أوائل القرن السادس، وكان لدعوة القشيري المقدمة، ونشاط الإمام الهروي الأنصارى، وكذا نشاط الإمام الغزالى البارز في هذا المجال الذي تبلور في كتابه: (إحياء علوم الدين) أثرهما في محافظة التصوف على سنته الغالية حتى هذه الفترة<sup>٢</sup>.

إلا أن التطور الفكري في هذا الجانب الصوفى في البيئة الإسلامية، كان لا بد وأن يذهب إلى مدها<sup>٣</sup>، لأن الإشراق كحركة فلسفية لم يعد له بين المتصوفة أنصاراً ومربيين، فوجدها يظهر في الشرق كفلسفة ناضجة في فلسفة السهروردي الحلبي ومدرسته<sup>٤</sup>، وفي الغرب في

(١) مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١١٥، قارن: الدكتور أبو الوفا أيضاً في (الشريعة والحقيقة) مقال في مجلة منبر الإسلام عدد (١١) لسنة ١٣٩٣ هـ.

(٢) انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٧٤-١٨٢، نيكولسون في ترجمات الدكتور أبو العلا عفيفي بعنوان: في (التصوف الإسلامي وتأريخه)، ص ٨٣.

(٣) قارن: أصول الفلسفة الإشراقية، ص ٥.

(٤) التي من أبرز رجالها: (شمس الدين الشهري) المتوفى في الثلث الأخير من القرن السابع للهجرة، والملا صدر الشيرازي المعروف بصدر الدين المتوفى سنة ١٠٥٠ هـ، انظر: تاريخ الفلسفة الإسلامية لهنري كوريان، ص ٣٢٥-٣٢٨.

الأندلس في مدرسة ابن مسرة التي كان أبرز رجالها ابن عربي وابن سبعين<sup>١</sup>، ومن تأثر بهما من الشرقيين كعبد الكريم الجيلي وابن الفارض، ووجدنا التصوف عند هؤلاء يتخذ طابعاً فلسفياً، وينحو منحى الفلسفه، في اتخاذ نظرياتهم في الفيض، والمعروفة الإشراقية، لتفسير كثير من المشكلات العقائدية التي تتعارض معهم، في فكرة الخلق، وذات الله وصفاته، والعلاقة بين الله والكون، وبين الله والإنسان، وغيرها، مما يتصل بالنبوة والولاية والمعروفة، مما نتج عنه نظريات فلسفية معقدة ومحوث ميتافيزيقية شاعت في الوسط الإسلامي كنظريه وحدة الوجود، والحقيقة الحمدية، ونظريه الحلول والاتحاد بشكلها المكتمل ونظريه القطب والأبدال، وغيرها مما لم يعرف من قبل في الأوساط الصوفية الإسلامية السنوية<sup>٢</sup>. وقد دفعهم تغذيتهم لهذه النظريات وتبنيتهم لها على أساس إسلامي إلى الأخذ بالتأويل إلى درجة بعدهم عن روح الكتاب والسنة، وعن الحقيقة اللغوية والأسلوب العربي في كثير من الأحيان، وربما سمح لهم اتساع المعنى اللغوي، بتحريف المعنى الديني المقصود والصريح، إلى المعاني التي تتحدث عنها نظرياتهم، وتخوض فيها أفكارهم كما هو شأن ابن عربي في استدلاله بنصوص الآيات والأحاديث النبوية<sup>٣</sup>.

(١) انظر: تاريخ الفلسفة الإسلامية لهنري كوريان، ص ٣٢٩-٣٢٥، وابن سبعين وفلسفه الصوفية للأستاذ الدكتور أبو الوفا الفتازاني، ص ٦٦-٨١، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٤٢-٢٤٣. تاريخ الفكر الأندلسي لأنخل بالشيا ترجمة الدكتور حسين موسى النهضة المصرية سنة ١٩٥٥، ص ٢٣٢.

(٢) انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٢٢.

(٣) انظر الفصوص من أولها إلى آخرها فهي على هذا النطع ومن أمثلة ذلك أنه يستدل بحديث الأولياء: . . . فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به، وبده الذي يطش بها، . . . يستدل بهذا الحديث على مذهبه في وحدة الوجود انظر، ص ٥٥-١٢١، من الفصوص تحقيق الدكتور أبو العلا الطبعة الأولى. وقد رد الإمام الشوكاني استداله بهذا الحديث واستدلال غيره من أصحاب المذاهب الأخرى من القائلين بالحلول أو الاتحاد، وكذلك فعل الإمام ابن تيمية من قبل: قطر الولي، ص ٤١٠-٤٢٠، الرد الأقوم على ما في فصوص الحكم لابن تيمية، ص ٤٧، المطبعة السلفية سنة ١٩٤٩م، كذلك يقول ابن عربي المفائق التي جاءت في القرآن واضحة، تأويلاً يخرجها إلى حد يقع في إنكار ما علم من الدين بالضرورة وما جاءت به التصوص صريحة، بالفاظ صريحة، مثل تأويله العذاب، بأنه اللذة وأنه ما سمعي بذلك إلا من عذوبة طعمه:

يسمى عذاباً من عذوبة طعمه  
وذاك له كالقشر والقشر صائن

كذلك يستدل في هنا التأويل وضع الكلمة اللغوي في دلالتها على أكثر من معنى، ضارباً عن السياق الذي جاءت فيه صفاها، كأواله للحجور والكفر على غير المعنى الذي ورد فيه في قوله تعالى: في سورة نوح: إِنك إِن تذرهم يضلوا عبادك، ولا يلدوا إِلا فاجراً كفراً يقول: ولا يلدوا، أي ما يتتجون، ولا يظهرون إِلا فاجراً، أي مظهراً ما ستر، كفراً أي ساتراً ما ظهر بعد ظهوره، فيظهرون ما ستر، ثم يسترون بعد ظهوره، فيحار الناظر، ولا يعرف قصد الفاجر في فجوره، ولا الكافر في

كما لم يمنع هذا الغلو الفلسفى، من الأخذ بالأحاديث الموضوعة التي وضعها الإسماعيلية، أو غيرهم من الباطنية وقدماء الجوس، وإخوان الصفا. ويعتبرهم أستاذى الدكتور أبو الوفا بأنهم "زادوا على المتصوفة السنين بأمور:

أولها: أنهم أصحاب نظريات، أو مواقف من الوجود بسطوها في كتبهم وأشعارهم، ولا يمكن أن توصف عباراتهم فيها بأنها من قبيل الشطح الذي لا يسأل عنه أصحابه. وثانيها: أنهم أسرفوا في الرمزية إسرافاً، إلى حد بدا معه كلامهم غير مفهوم للغير. وثالثها: اعتدادهم الشديد بأنفسهم ويعلوهم، وهو اعتداد إن لم يلزمهم كلهم، فقد لازم أكثرهم على الأقل<sup>١</sup>.

كما نستطيع أن نفرق بينهم وبين الفلسفه الخلص، بعلاجهم لهذه المسائل الفلسفية المقدمة، بتلك الطريقة النزوية التي لونت فلسفاتهم بلون صوفي<sup>٢</sup>.

## ١- المعرفة الإشراقية عند السهروردي المقتول<sup>٣</sup>،

(أ) كان ظهور السهروردي إذن ظاهرة طبيعية في ذلك الوقت، لأن الأمر كما قلت، مظهر لتطور فكري في تلك البيئة الإسلامية التي اطلعت من قبل على مختلف الفلسفات والثقافات الأجنبية، من يونانية، وفارسية وهندية ويهودية ومسيحية وصابئية . الخ. ولذا فإن الإشراق عند السهروردي يمثل المرحلة الخامسة لتطور الفكر الكامن في المحيط للعقل الإسلامي كنتيجة منطقية لتطور مذهب ابن سينا<sup>٤</sup> من جهة، وحكمة أفلاطون من جهة أخرى<sup>٥</sup>.

---

كفره الفصوص، ص ٧٤، ثم يفسر "البار" الذي هو بمعنى ال�لاك، في دعاء نوح عليه السلام، ولا تزد الظالمين إلا تباراً بالفناء في الله فكان الأمر خرج من الدعاء عليهم إلى الدعاء لهم. وهنا غير ما تربى عليه الآية القرآنية، ولا سياقها، ص ٧٤، ثم انظر تعليقات الدكتور أبو العلا عفيفي، ص ٤٩-٣٩، والفقرة الخاصة (بوحدة الوجود والعلم اللذين عند ابن عربي) في الجزء الخاتم بين عربى فيما سيأتي في هذا الفصل.

(١) والسهروردي وابن سبعين مثلاً واضحان على ذلك. انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٤٢٣.

(٢) انظر المصدر المقدم، ص ١٢٩.

(٣) من ٥٤٩هـ-١١٥٥هـ، واشتهر بالمقتول تيزأ له عن السهروردي البغدادي صاحب عوارف المعرف: (٥٣٩هـ-٦٣٢هـ، ١١٤٥م-١٢٣٤م).

(٤) انظر: أصول الفلسفة الإشراقية عند شهاب الدين السهروردي، ص ٦.

(٥) المثل العقلية الأفلاطونية تحقيق د. عبد الرحمن بدوي المقدمة، ص ١١. طبعة دار الكتب سنة ١٩٤٧م.

والسهروردي، وإن كان يرجع بنزعته الإشراقية إلى أفلاطون وهرمس وغيرهما من قدماء اليونان والفرس، وذلك حيث يقول: "وما ذكرته من علم الأنوار، وجميع ما يبني عليه وغيره يساعدني عليه كل من سلك سبيل الله عز وجل، وهو ذوق إمام المحكمة ورئيسها أفلاطون صاحب الأيد والنور وكذا من قبله من زمان والد الحكماء هرمس إلى زمانه من عظاماء الحكماء مثل أبذاذقلس<sup>١</sup>، إلا أنها نرى أن أوجه الشبه بينه وبين ابن سينا قوية جداً، بل بينه وبين الفارابي أيضاً<sup>٢</sup>، رغم أنه ينبغي عليهما عدم رسوخهما في الذوق أو الحكمة الإلهية<sup>٣</sup>.

فنظريه الفيصل التي قالوا بها، وبنوا عليها نظرتهم في المعرفة قد قال هو بها أيضاً<sup>٤</sup>، وإن كان قد خالفهم أخيراً في عدم الوقوف بالفيصل عند العقل الفعال<sup>٥</sup>، إذ أن الفيصل عنده أوسع مما تصوره المشاؤون، وأكثر في عدد مراتبه بما لا يمكن حصره<sup>٦</sup>، ما دام نور الأنوار يفيصل على كل ما تحته من الأنوار القاهرة أو المجردة.

وهي بالتالي يفيصل كل منها على ما يليها: العالى على السافل، فتنتهى أعدادها<sup>٧</sup>، إلى أكثر من عشرة وعشرين ومائة، ومائتين<sup>٨</sup>، الخ.

(١) حكمة الإشراق، ص ١١، انظر أيضاً، ص ١٥٧-١٥٨، نفس المصدر، ومجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١١٣-٢٠٢، أستاذى الدكتور أبو الوفا في بحث لسيادته عن (ابن سعین وحكم الإشراق)، المثل العقلية الأفلاطونية مقدمة الدكتور بدوى، ص ١٠-١١، مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٣٠، للسهروردي.

(٢) قارن: أصول الفلسفة الإشراقية، ص ٢٨.

(٣) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٥٠٥: ومن قوله في ذلك "ولا نعلم في شيعة المثاني من له قدم راسخة في الحكمة الإلهية، أعني فقه الأنوار". قارن: ، ص ١٤٧-١٥٦.

(٤) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٦٣-٦٤، وملخص نظرية الفيصل هذه أن الكون قد فاض عن الله على هيئة عقول عشرة أو أحد عشر تبدأ بالعقل الأول، وتنتهي بالعقل العاشر أو الحادى عشر، وهو العقل الفعال.

(٥) حكمة الإشراق، ص ١٥٥-١٥٦.

(٦) نفس المصدر، ص ١٣٩-١٤٠.

(٧) حكمة الإشراق، ص ١٤٧.

(٨) نفس المصدر، ص ١٤٠، قارن: ابن سعین وابن عربى، فإنهما قد قالا أيضاً- بعد السهروردي- باستمرار الفيصل ولكن بغير هذا المعنى الذي يذكره السهروردي. فالسهروردي يريد باستمرار الفيصل تكاثر العقول إلى غير حد، ويقصر الفيصل على هنا، أما ابن عربى، فيريد به استمرار خلق المخلوقات في كل لحظة وآن، وحفظها بذلك من العدم، وحفظ الكون من العدم بالتالي، وأما ابن سعین فيقرب من ابن عربى في ذلك وهو أن الموجودات تفيصل في ظهورها وجودتها لحيز العيان عن الله باستمرار، وإن كانت في واقعها موجودة في ذات الله وأحاطت بها هذه النات في ماهيتها وأيتها إحاطة وجودية. انظر: محى

وهو يستند في ذلك إلى ذوق يدعى، وأنه قد فاق به الفارابي وابن سينا ووصل إلى ما لم يصل إليها من أن أعداد العقول لا يكاد يحصى، وأنه قد أدركه هذا الذوق، بعد أن كان على طريقة المشائين ورأيهم في أن عدد العقول عشرة، بل كان شديد الذب عن هذه الطريقة، والإنتكاري على من يخالفها، والوقوف بالعقل عند هذا العدد الذي قالوا به *ـ تولاً أن رأي برهان ربه، ومن لم يصدق بهذه، فعليه بالرياضيات وخدمة أصحاب المشاهدة*<sup>١</sup>ـ).

غير أنها إذا تبعنا تعليمه لوجود هذه العقول، أو الأنوار كما سماها آخر الأمر<sup>٢</sup>ـ، وجدناه نفس تعليفهم، وهي أنها وسائل للخلق أو الإيجاد حيث أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد<sup>٣</sup>ـ، كما هي عقيدة المشائين. كذلك إذا نظرنا إلى تفسيره لحقيقة صدور الكثرة عن الوحدة، وجدناه يستخدم نظرتهم في الوجوب والإمكان وعلى نفس النمط الذي قالوا به<sup>٤</sup>ـ، وهذا هو ما دعا ابن سبعين قدماً للحملة عليه، وإضافته إلى المشائين من الإسلاميين الذين وقفوا دون التحقيق ولم يتهموا لهم الوصول<sup>٥</sup>ـ. وفي ذلك يقول أستاذنا الدكتور أبو الوفا الفتازاني: *ـ وهو (ابن سبعين) يشير أيضاً (وأغلب الظن أن الإشارة إلى السهوردي) إلى أن بعض أولئك قد تلذذ بالأنوار، وفرح بنفسه ولم يكمل، ومنهم من تنوّع أمره، وانتقل من مذهب إلى مذهب*ـ.

ويقول أيضاً: *ـ ومن أهم ما يلاحظ أن ابن سبعين قد فطن إلى أن حكيم الإشراق السهوردي قد مزج في حكمته بين الحكمة البحتية الأرسطية، والحكمة الإشراقية التي تسب*

الدين بن عربي لأستاذنا الدكتور محمود قاسم مكتبة القاهرة الحديثة سنة ١٩٧٢ م، ص ٦٤-٦٥، ١٨٢-١٨٥، ابن سبعين وفلسفته الصوفية لأستاذنا الدكتور أبو الوفا الفتازاني، ص ٤-٢٠٥-٢٠٥.

(١) حكمة الإشراق، ص ١٥٦.

(٢) ينظر المصدر المقدم، ص ١٢٢-١٤٠.

(٣) المصدر المقدم، ص ١٢٥-١٢٦، مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٥١-٦٣.

(٤) هيكل النور، ص ٦٢-٦٣، ١٤٤-١٤٥، حكمة الإشراق، مجموعة في الحكمة، ص ٦٤-٦٣، قارن: آراء أهل المدينة الفاضلة، ص ٢٤-٢٥، رسالة عيون المسائل ضمن مجموعة الثمرة المرضية للفارابي، ص ٥٨-٥٩، ابن سينا: الإشارات، ص ٦٤٥-٦٤٦، النجاة، ص ٢٧٦-٢٧٧، نظرية المعرفة عند ابن رشد، ص ٨٦-٨٨، ١١٢، قارن أيضاً: الدكتور أبو العلا غنفي في الكتاب النهبي، ص ٤٤٧، حيث رأى أيضاً أن السهوردي ناقل، ونقل حرفياً عن ابن سينا من غير أن يذكر اسمه.

(٥) رسائل ابن سبعين (الفقيرية)، ص ٦-٧-١٣-١٤-١٥، تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوي الطبعة الأولى الدار المصرية للتأليف والترجمة والنشر، ابن سبعين وفلسفته الصوفية لأستاذنا الدكتور أبو الوفا الفتازاني، ص ٢٦٧، وما قبلها.

لأفلاطون<sup>١</sup> وأن هذا هو الذي سوّغ لابن سبعين اعتباره مشائياً طوراً، وأفلاطونياً طوراً آخر، دون أن يكون ثمة فاصل بين الطورين<sup>٢</sup>.

ويظهر أن هذا المزج بين الحكمة البحثية والحكمة الإشراقية يعتبر من أصول فلسفة السهروردي في تصوفه فقد وصل به الأمر إلى درجة جعلته يفضل الباحث المتأله على المتأله فحسب، وذلك حيث يقول: “فإن اتفق في الوقت متوجل في المتأله والبحث فله الرياسة، وإن لم يتفق فالمتوجل في المتأله المتوسط في البحث” وإن لم يتفق فالحاكم المتوجل في المتأله عديم البحث<sup>٢</sup>. وهذا مما يبعده عن جو التصوف الخالص<sup>٣</sup>، إلى لب التصوف الفلسفى، ويقرره من الفلاسفة المائين الذين هاجمهم.

لكن السهوردي يفترق عنهم (المشائين) في أنه لا يجعل المعرفة العقلية والاستبطاط طريقة إلى المعرفة الذوقية كما يفعلون إذا استثنينا له بعض المواقف النادرة<sup>٤</sup>، بل يجعل التجريد والعمل على الوصول إلى الكشف المفاجئ بالرياضة والمجاهدة هما الوسيلة إلى المعرفة (والاستشراق)<sup>٥</sup>، سواء أكانت تلك المعرفة وذلك (الاستشراق)، من العقل الفعال<sup>٦</sup>، أو من الله مباشرة أو نور الأنوار كما يسميه<sup>٧</sup>، فالمعرفة الذوقية هي "معاينة المعاني والمبردات مكافحة، لا بفكر ونظم دليل قياس، أو نصب تعريف حدي أو رسمي بل، بأنوار إشراقية"<sup>٨</sup>.

وهو يفلو في التجريد، ولا يقنع بمجرد الزهد والعبادة العاديين، بل يطلب إلى العارف أن ينخلع عن الدنيا كلية. فيخلع بدنه جانباً ويجانب ملابسات الحس كل المجانبة. فالتجرد عنده

(١) من بحث لسيادته بعنوان: (ابن سبعين وحكيم الإشراق). انظر أيضاً: المصدر المتقدم لسيادته، نفس الصفحة المذكورة.

(٢) حكمة الإشراق، ص ١١.

(٢) مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٤٠.

(٤) مجموعة في الحكمة، ص ٥٠١

(٥) يستعملها، وهذه الكلمة معنٰى، التعرض، للاشراف، وإعداد النفس، لحصولها على علم.

(٦) نفس المصدر، ص ٧٢-٧٣، هايكال التور، ص ٦٥، مجموعة الحكمة الالهية، ص ٧٢-٧٣-١٠٥-١١٣-٥٠٢-٥٠٤.

(٧) حكمة الاشواق، ص ٢٢٦، ٢٢٧.

(٨) حكمة الاشواق ص ٥٥، ثم، ص ١٦، انظر أيضاً محث الدكتور أبو الهوفا (ابن سعنه وحكمة الاشواق).

يصل إلى درجة إماتة البدن، وخلعه خلعاً تماماً، بحيث لا يكون هناك أي تلمس بأي أثر من آثار الحس<sup>(١)</sup>.

وفي ذلك يحكي عن (أفلوطين) وهو يظنه المعلم الأول، إن المجردين كلهم اتفقوا على أن من قدر على خلع جسده ورفض حواسه، صعد إلى العالم الأعلى<sup>(٢)</sup> ولهذا فإنه يرى أن الإنسان لا يكون من الحكماء، ما لم يحصل له ملكة خلع البدن والترقي، فلا يلتفت إلى هؤلاء المتشبهة بالفلسفه المخبطين الماديين فإن الأمر أعظم مما قالوا<sup>(٣)</sup> يرى هنا: ابن سينا والفارابي.

وأما الصوفية عنده فهم الحكماء على الحقيقة، نظراً لاكتمال صفة التجريد عندهم فالصوفية والمجدون من الإسلاميين، سلكوا طرائق أهل الحكمة ووصلوا إلى يتبعون النور وكان لهم ما كان<sup>(٤)</sup>.

ولذلك كان المتوجل في التأله ولو كان عديم البحث والاستعداد العقلي والفكري أفضل من الباحث، لأن الأول عنده هو الذي يتلقى عن الله<sup>(٥)</sup>، أما الثاني فلم يبلغ هذه الدرجة، إذ أنه لم تحصل له ملكة خلع البدن، فتعلق بالعلم التعليمي وترك التجرد والاتصال ففكاك من العلم التعليمي طرفاً، وعليك بالعلم التجريدي، الاتصالي الشهودي لتصير من الحكماء<sup>(٦)</sup> ومن لم يشاهد المشاهد العلوية، والأنوار الحقيقة، لا يعد من الفضلاء، ولا تيقن له السعادة العلوية، وإن حفظ صور الدواوين كلها<sup>(٧)</sup>.

وهو يرى أنه بذلك أمن على تراث أساطير الإشراق، من يونان ومن فرس، وأن الصوفية المجردين الذي يشيد بهم، ما رجحوا على الفلاسفة، إلا بإطلاقهم على أصول العلم عند هؤلاء، وسيرهم في طريق التجرد والعرفان، فالنور "الطامس الذي يجر إلى الموت الأصغر" يرجع به في اليونان إلى المعلم أفالاطون، وإلى الخالد الذكر في تاريخ الإشراق (هرمس)، وأنوار السلوك

(١) حكمة الإشراق، ص ٢٢٦، مجموعة في الحكمة، ص ٧٣-٧٣-٥٠٢-١١٣، فارن: هيأكل النور، ص ٨٥.

(٢) المصدر المتقدم مجموعة في الحكمة، ص ١١٣.

(٣) نفس المصدر والصفحة، ص ٤٠-٤٠-٧٤-٥٠٣.

(٤) حكمة الإشراق، ص ١٢-١٢، ص ٣٠٧. ابن سبعين وحكيم الإشراق لأستاذي الدكتور أبو الوفا الفتازاني.

(٥) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١٢١-٧٤.

(٦) نفس المصدر، ص ١٦٠، ابن سبعين وحكيم الإشراق.

وطرائق التجريد يرجع بها إلى معرفة الفيثاغوريين<sup>١</sup>. وأن خير من حذق هذه وتلك هو أبوه اخيم (ذو النون المصري) ومنه انتقلت "إلى سيارتسترو وشيعته" (ويريد به) (أبا محمد سهل بن عبد الله التستري)<sup>٢</sup>، وأما أهل الإشراق الفارسي الأصيل أصحاب الخمسة الخسروانية فهم (سيار بسطام) (أبو يزيد البسطامي) ومن بعده فتى (بيضاء)، (الحسين ابن منصور الحلاج) ومن بعدهم إلى سيار (آمل) و(خرقان)<sup>٣</sup>: (أبو الحسن الخرقاني)<sup>٤</sup>.

وهو بهذا الجانب الإشراقي (الطامس) الذي استخلصه من تصوف اليونان، ومن حكمة الفرس، يعتقد أنه لم يعد له مقام وسط هذا العالم الحسي أو المادي بن فيه من المخططيين الماديين، بل الأولى به أن يترکه إلى ذلك العالم التجريدي الشهودي، وأن يصعد إلى مقام النورانيين وأن يعايشهم، ويشاهدهم عن قرب: "تحدث نفسك إن كنت امرئاً ذا جد، بأن تتكئ على سرير الطبع راضياً برغد عيشة في هذه الخربة وقد رجليك فتقول: قد أحطت من العلوم الحقيقة بشطرها..؟ كل هذه العلوم صغير سفير<sup>٥</sup> يستيقظك عن رقدة الغافلين. انتبه وانزعج بقوة، وارفض أعداء الله فيك واصعد إلى آل طاسين لعلك ترى ربك بالمرصاد"<sup>٦</sup>.

وفي رأيه أن هذا الاستشراق والصعود إلى تلك العوالم شيء طبيعي فإن الأصل أن الله هو الذي يريده لنا تلك المنازل، ولذلك جعل فيما من ينادي علينا بذلك دائماً وربما كانت هي النفس<sup>٧</sup>، فلا يصح لنا أن نتصامم. فقم "من مرقد طبيعتك واستشرق لعل نفحة من الله تلتلاك، وإذا شرعت تم، وإذا طرحت، فاصمد، وإذا رأيت فاسجد فلعل بارئك يناجيك"<sup>٨</sup>.

(١) قارن أستاذي الدكتور أبو الوفا في بحثه المتقدم حيث يقول سعادته: "يعتبر كوريان أن هرمس هو أحد ثلاثة وجوه كبيرة تحكم في سير مذهب السهروردي الإشراقي، والوجهان الآخران، هما أفلاطون وزرادشت. انظر تاريخ الفلسفة الإسلامية لكوريان، جا، ص ٣١٤".

(٢) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٥٠٢.

(٣) بفتح الماء وتشديد الراء: قرية من قرى همدان... معجم البلدان. حرف الماء.

(٤) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٥٠٣-٥٠٤.

(٥) أي نداء داعي الملأ الأعلى أو الأنوار العليا.

(٦) نفس المصدر، ص ١٠٥، وأل طاسين: العقول والنفوس.

(٧) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١٠٦.

(٨) مجموعة في الحكمة، ص ١٠٦.

ونزعته في هذه العبارة نزعة أفلاطونية، إذ يعتقد أن النفس بطبيعتها تواقة دائمةً إلى الملا الأعلى وهو أصلها الذي هبّط منه وكي عن هذه النفس بمنادى الله. يشهد لذلك تهديده من لم يستجب إلى هذا النداء بهذه العبارة وهذا القسم "أما والعاديات"<sup>١</sup>، لف्रط شوق دارت على أرجاء الكون، أن إنساناً لم يحارب بني جن<sup>٢</sup>، أتوا إلى قلة طود<sup>٣</sup>، منعوا حق الله عز وجل<sup>٤</sup>، لن يعبر عن سكنه إلى درب الأزل، وإن يصل إلى ساحل العزة.

فغاية الإشراق عنده أن يصير الإنسان في جملة هذه العقول وبينها محيطاً بما هي عليه حقيقة، وبمعرفة الله سبحانه، مطلعاً على علمه تعالى ومسترجعاً ذلك العلم الذي كان له قبل نشأته على ما تحكيه نظرية المثل الأفلاطونية، ريكود ذلك بقوله: "وقد اتفق الكل على ما ينبغي في الآخرة من علم الواحد الحق وما يليه من العقول والتفوس والمعاد للسعداء. فعليك بالرياضة والانقطاع لعلك تناول ما نالوا"<sup>٥</sup>.

ونلاحظ هنا أنه يقتدي بابن سينا رغم زرايته بفلسفته<sup>٦</sup>، فعبارة ابن سينا في هذا الصدد: "... وكمال الجوهر العاقل، أن تمثل فيه جلية الحق الأول قدر ما يمكنه أن ينال منه بيهائه الذي يخصه، ثم يتمثل فيه الوجود كله على ما هو عليه مجرداً عن الشوب، مبتدئاً في بعد الحق الأول بالجواهر العقلية العالية الخ..."<sup>٧</sup>، والسهروري يهون ذلك الاستشراق علينا وبين لنا أنه في حيز الإمكان. ذلك أن النفس إذا كانت بطبيعتها من نور الباري ومن تلك الجوهر المفارقة<sup>٨</sup>، فوصولها إلى ذلك ليس بالعسير، ما دام الإنسان يصل إلى ملكة خلع البدن، بالتجدد والرياضة،

(١) يزيد الأفلاك التي تتحرك حول عالم الكون والفساد حركة شوقية.

(٢) القوى المدركة الباطنة.

(٣) الطود: الإنسان، القلة: رأس الإنسان والقوى الباطنة المذكورة تأوي إلى تلك القلة، أن محل هذه القوى الرأس أو الدماغ.

(٤) يظهر أن معنى هذه العبارة أن الإنسان إذا لم يحارب نزعاته وميوله التي تؤثر عليه فتجعله يمنع حق الله- فلن يصل إلى الله.

(٥) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١٠٦.

(٦) قارن: الدكتور أبو العلا عفيفي: في (الناحية الصوفية في فلسفة- ابن سينا) الكتاب المذهبي للمهرجان الأنفي لذكرى ابن سينا سنة ١٩٥٢، ص ٤٤٤.

(٧) الإشارات، ص ٧٦٢-٧٦٥.

(٨) هيكل النور، ص ٥٤-٨٥، قارن: حكمة الإشراق، ص ٢٣٠.

وهذا أيضاً شيء ليس بالمستحيل، فإن النفس هي الأصل والبدن هو الذي طرأ عليها بملابسها ذلك العالم الدنيوي<sup>(١)</sup>.

ثم يستدل بذلك النص الذي استدل به أفلاطون من قبل<sup>(٢)</sup>، على أصل النفس وأنها ترجع إلى عالم الأزل، وبأن في مكنته الإنسان أن يصل إلى ملكة خلع البدن بالتجرد والرياضة فيقول: وقد حكى الإلهي أفلاطون عن نفسه فقال ما معناه: "إني ربما خلوت بنفسي، وخلعت بدني جانبًا، وصرت كأني بلا بدن، فأكون داخلاً في ذاتي خارجاً عن سائر الأشياء، فأرى في نفسي من الحسن والبهاء، ما أبقي معه متعجبًا، فأعلم أنني جزء من أجزاء العالم الأعلى الشريف"<sup>(٣)</sup>.

(ب) تأثر السهوروبي بابن سينا:

ويضمننا هذا النص المتقدم أيضاً أمام عقيدة ابن سينا في النفس، فإن ابن سينا، يرى أن النفس من عالم الأمر، وأنها هبطت على كره منها إلى ذلك الجسم، ولذلك فهي في هذه الحياة الدنيا تعمل على الخلاص، من هذا الأذى والألم الذي تعانيه، والذي ليس لها به عهد، فحنينها أبداً إلى ذلك الملا الأعلى الذي أهبطت منه<sup>(٤)</sup>، ومن الممكن أن نتبين هذه المعاني كلها فيما تقدم من آراء السهوروبي.

ويمكن القول بأن تصوف السهوروبي على حرارته لا يفترق عن تصوف ابن سينا في شيء كثير، فرأى السهوروبي في طبيعة النفس، هو رأي ابن سينا، بل لقد وصل الأمر بهذا الأول أن استعار ألفاظ ابن سينا إلى جانب أفكاره.

فابن سينا يعلل قوله بتأثير نفوس الأولياء، في مظاهر الكون "بأن النفس الناطقة ليست علاقتها مع البدن علاقة انتباع، بل ضرب من العلائق الأخرى ومن طبيعتها أنها إذا اعتقدت شيئاً وتمكن منها، أثر في بدنها مع أنها تختلفه بالجوهر" حتى أن وهم الماشي على جذع معروض فوق فضاء يفعل في إزلاقه ما لا يفعله وهم مثله والجذع على قرار، فلا تستبعدن أن يكون

(١) هياكل النور، ص ٤٩-٥٤، مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٧١-٧، قارن: في النفس والعقل، ص ٩٥.

(٢) انظر: الفصل الأول من هذا الكتاب ص.

(٣) مجموعة في الحكمة، ص ١١٢.

(٤) في النفس والعقل، ص ٩٥-٩٧، المعرفة عند مفكري المسلمين للدكتور محمد غلاب، الطبعة الأولى، ص ٢٦٢-٢٦٣، فيدون ترجمة الدكتور النشار، ص ٢٤٦-٢٤٧.

لبعض النفوس ملكة تتعدي تأثيرها بدنها، وتكون لقوتها، كأنها نفس ما، للعالم<sup>١</sup>». وعبارة السهروردي: «فأعلم أن النفس غير منطبعة في البدن» وقد خضع لها البدن «وعلمت تأثير الأوهام، حتى أن الماشي على علي حائط شديد الارتفاع قليل العرض لا يزال وهمه يواعده بالسقوط، حتى أنه ربما يتزلزل من تخويفه وانفعاله عن تصوره فينحدر ساقطاً... الخ». ولذا، فليس بعجب أن يكون «بعض النفوس قوة إلهية تكون بقوتها كأنها نفس العالم يطيعها العنصر طاعة بدنها لها»<sup>٢</sup>.

وحلة الاتصال أو الإشراق عند السهروردي، والتي تلقى فيها النفس المعرف العليا هي نفسها عند ابن سينا، لا يكاد يختلف الوصفان. فالإشراقيون عند السهروردي «أول ما يبتدئ عليهم أنوار خاطفة لذينة سموها الطوالع، واللوائح، وهي كلمعة بارق سريعة الانطواء، ثم يمدون في الرياضة إلى أن يكثرون عليهم ورودها كملكة ممكنة». وقد تفاجئهم رغمًا عنهم دون أن يكون لهم حيلة في استجلابها.

«ثم بعد ذلك يثبت الخاطف» وحيثئذ يسمى السكينة.

وبهذا تهياً لهم قوة العروج «إلى الجناب الأعلى»، ولكن لا يتأتى لهم ذلك، إلا ببلوغهم درجات الفنان بمحبت تغيب النفس عن إدراك ما تراه في هذا الإشراق من لذات «وما دامت النفس مبتهجة باللذات من حيث هي اللذات فهي بعد غير واقلة، وإذا غابت عن شعورها بذاتها، وشعورها بذاتها، فذلك الذي سموه الفنان» وفي هذه الحالة تكون باقية بقاء الحق فقط لا يشركها فيه سواه، وهو ما تقدم لنا عند الجنيد بمقام الفنان بعد البقاء<sup>٣</sup>.

ولكن السهروردي يخطو خطوة أخرى في الفنان أرقى من هذه وربما كانت هي التي يتباهى بها الفلاسفة والتكلمين الإسلاميين، وهي ما يسميه «الفنان في الخلسة» ويعرفه بأنه أقرب الحالات إلى الموت<sup>٤</sup>، وأن بعض الصوفية، سماه مقام الخلة، وهو أن الله يتخلى العبد أو يتخلى جه قلبه

(١) الإشارات، ص ٨٩٢-٨٩٣.

(٢) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٩٧.

(٣) المصدر المقدم، ص ١١٤.

(٤) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٩٧. وفي موضع آخر يسميه (بالموت الأصفر). ص ٥٠٢، مجموعة في الحكمة الإلهية.

بحيث لا يبقى فيه بقية لغير الله. وبلغة أصحاب وحدة الوجود أن العبد هو الذي يتخيل الله، فيصير الخلق هو الظاهر، والحق هو الباطن<sup>(١)</sup>.

ويرى أن أفلاطون قد أشار إلى هذا النوع من الفناء وهذه الإشارة من أفلاطون لها قيمتها عند السهوردي ولذلك جعله السهوردي نوعاً فريداً غير ذلك النوع "الذي قد يجتمع مع التحرير البدني المشهور"<sup>(٢)</sup>.

وقد تقدم وصف هذه الحالة عند ابن سينا بما لا يكاد يختلف عما أتى السهوردي هنا، ونقبس بعض عبارات ابن سينا فقط كدليل على اقتباس السهوردي من كتابات ابن سينا رغم إنكاره لهذا الاقتباس: "ثم إنه إذا بلغت به الإرادة والرياضة حداً ما، عنت له خلصات من إطلاع نور الحق. كأنها بروق تومض إليه ثم تحمد عنه.. ثم إنه لتكثر عليه هذه الغواشي إذا أمعن في الارتباط.. ثم إنه ليوغل في ذلك، حتى ينشاه في غير الارتباط وتبلغ به الرياضة مبلغاً ينقلب له وقه سكينة، فيصير المخطوط مألفاً، والويمض شهاباً، وتحصل له معارفة مستقرة، كأنها صحبة مستمرة الخ"<sup>(٣)</sup>.

ومقام الفناء الذي أشار إليه السهوردي بحديث ابن سينا عنه أيضاً بما يثبت ذلك الاقتباس فيقول "... فإذا تغلغل في هذه المعرفة، قبل ظهوره عليه، فكان هو- وهو غائب- حاضراً- وهو ظاعن مقيماً، وبلغ به الأمر إلى أن يغيب عن نفسه "فليحظ جناب القدس فقط، وإن لحظ نفسه فمن حيث هي لحظة، لا من حيث هي بزنتها"<sup>(٤)</sup>، ورأي السهوردي في إشراق المعرف في النفس بعد الرياضة وأنباء حالات الاتصال تلك، هو نفسه رأي ابن سينا، وإن كان ابن سينا يقول بالمعرفة العقلية إلى جانب تلك المعرفة الذوقية، فهو يرى أن العارف هو "المتصرف بفكرة إلى قدس الجبروت مستديعاً لشروع نور الحق في سره"<sup>(٥)</sup>. وتبلغ به العبادة والرياضة إلى أن يخلص

(١) فصوص ابن عربي الفصل الخامس، ص ٨١-٨٠، وابن عربي يحمل ذلك فيقول: "اعلم أنه ما تخلل شيء شيئاً إلا كان محمولاً فيه، وهو غذاء له كلامه يخلل الصوفية قربوه وتسع. فإن كان الحق هو الظاهر، فالحق مستور فيه. وإن كان الخلق هو الظاهر، فالحق مستور باطن في نفس المصدر، ص ٨١.

(٢) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١١٤.

(٣) الإشارات، ص ٨٢٩-٨٣٢.

(٤) الإشارات، ص ٨٣١-٨٣٤.

(٥) نفس المصدر، ص ٨٠٠.

سره إلى "الشروق الساطع، ويصير ذلك ملكرة مستقرة، كلما شاء السر، اطلع إلى نور الحق"<sup>١</sup>، الخ ووسائل الرياضة التي يقول بها السهروردي قد سبّقه إليها ابن سينا أيضاً، ولكن بعقل ر بما لا ينجده عند السهروردي.

فمن تلك الوسائل التي يقول بها السهروردي: "العبادة الدائمة" مع قراءة القرآن، والصلوة في "جنه الليل والناس نائم" والصوم، ويرى أن أقواء أثراً ما أخر فيه الإفطار إلى السحر "لتقطع العبادة في الليل على الجوع"، واختيار الآيات المهيجة للرقة والشوق، وما له أثر أيضاً في ذلك "الأفكار اللطيفة، والخيالات المناسبة للأسر القدسية، وكذا النغمة الرخيمة، والوعظ من قائل ذكي"<sup>٢</sup>.

والرياضة عند ابن سينا نتيجة إلى ثلاثة أغراض، لكل غرض أسلوبه الذي يوصل إليه. الأول: تنحية ما دون الحق جانباً، أو عن طريق الإيشار، ويعنى الله وحده هو المقصود والغرض، والطريق إلى ذلك هو الزهد الحقيقى، وهو الذي لا يوجد إلا عند العارفين، وهو التسامي فيه، إلى درجة العزوف عن مقابل، أو انتظار عوض له في الآخرة وتحفيصه للحق ذاته، "بل تنزه فيه عما يشغل سره عن الحق، وتكتير على كل شيء غير الحق"<sup>٣</sup>.

والثاني: "تطويع النفس الأمارة للنفس المطمئنة لتجنب قوى التخيل والوهم إلى التوهمات المناسبة للأمر القدسي" وتنصرف عن الأفكار والخيالات الدنيوية، ويعين على ذلك العبادة القائمة على التفكير المنزهة عن الغرض والجزاء الدنيوي وكذلك الشواب الآخروي. فهي عند العارف رياضة لهممه وقوى نفسه المتهمة والمتخيلة ليميل بها عن ناحية النزور والركون إلى الدنيا، ويحضنها إلى "جنب الحق"؛ لتصير طائعة للنفس الباطنة حينما تستجلي نور الحق<sup>٤</sup>.

كذلك من طرائق هذا الغرض الثاني، "الألحان المستخدمة لقوى النفس الموقعة لما لحن له من الكلام موقع القبول" من النفس ومبولها وكذلك "الكلام الواعظ من قائل ذكي" بعبارة بلغة، ونغمة رخيمة، وإيقاع متجانس<sup>٥</sup>.

(١) الإشارات، ص ٨٠٢-٨٠٣.

(٢) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١١٤.

(٣) الإشارات، ص ٨٠١-٨٠٢-٨٢٠-٨٢٧.

(٤) الإشارات نفس الصفحات.

(٥) نفس المصدر، ص ٨٢٦-٨٢٧.

والغرض الثالث من أغراض الرياضة عند ابن سينا هو تهيئة السر، أو التفوس العملية لأن تمثل فيها الصور العقلية، ولأن تفعل عن الأمور الإلهية المبهجة وتتلقاها فور تجليلها. والطريق إليه هو الفكر اللطيف، والعشق العفيف الذي يقوم على الشمائل الطيبة للمعشوق، وليس لسلطان الشهوة عليه سبيل<sup>١</sup>.

وهي طرق في المعرفة بلغت من العمق والتحليل درجة فاقت بها تفكير السهروردي ورياضته، وربما كان ابن سينا يقصد بها، تنظيماً معيناً لتطوير النفس ونقلها من بشريتها العادمة إلى حالة هي بالملائكة أصدق كما يلوح ذلك من عباراته.

ونظرية المعرفة عموماً على نحو ما يعتقد السهروردي، هي نفس ما قاله الفارابي وابن سينا من قبل، فقد جعل أساسها الاتصال بالعقل الفعال ونظر إلى هذا الاتصال، على أنه مبذول أساساً، إلى من تهأت نفسه باستعداد معين يجعلها في حالة تقبل المعلومات عن هذا العقل، وأن ذلك كما يكون للأولىء بالمجاهدات والرياضات المقدمة يكون للمرضى، والمجانين بتغيرات نفسية وعضوية ويكون بطرق صناعية أخرى<sup>٢</sup>، فلنفوسنا الانتفاش بعلومها، لولا العائق البدني، وقد يكون ذلك لقوة نفس فطرية أو مكتسبة بملكة الأنوار العلوية أو لضعف طبيعي في العائق البدني لمرض أو نحوه وذلك مثل ما يحدث للackers، والمصروعين أو بضرب كسب كما يفعل المستطقون المشغلون للصبيان بأمور مترفة، وبأمور مدهشة محيرة<sup>٣</sup>.

والصور التي تلقى بها المعلومات لم يخرج فيها أيضاً، على ما قاله ابن سينا، حتى نكاد أن نقول، أن قائل الكلامين واحد، فعند السهروردي، أن التلقي للأمر الغيبي، قد يكون بسماع صوت من دون أن يرى المخاطب، وقد تكون المخاطبة بصوت طيب أو مهيب وقد يظهر المخاطب في صورة ملائكة، وقد يكون التلقي بقراءة من مكتوب أمامه<sup>٤</sup>.

ويقول ابن سينا: ولحان الغيب تارة يكون عن طريق ظن قومي، وتارة من هتاف من غائب أو ترائي شيء للبصر مكافحة حتى تشاهد صورة الغيب مشاهدة وقد يظهر على لسان

---

(١) الإشارات، ص ٨٢٠-٨٢٧.

(٢) مجموعة في الحكمة الإلهية للسهروردي، ص ٤٩٤-٤٩٥، فارن: أراء أهل المدينة الفاضلة، ص ٧٧، الإشارات لابن سينا، ص ٨٧١-٨٧٢-٨٧٦-٨٧٨-٨٨٠-٨٧٦.

(٣) المجموعة، ص ٤٩٤-٤٩٥، فارن الإشارات لابن سينا، ص ٨٨٧-٨٩٠.

(٤) السهروردي: المصدر المقدم والصفحتين، حكمة الإشراق، ص ٢٤٠.

صورة شخص «موفور الهيئة» وقد يكون «كلاماً محصل النظم وربما كان في أجل أحوالى الزينة»<sup>١</sup>.

هذه لمحات من المعرفة الإشراقية عند السهوروبي، وهي تدلنا إلى أي مدى كان هذا المتصوف الإشراقي، تابعاً لفلسفة الفارابي وابن سينا على الخصوص ثم إن المصدر الأساسي الذي أخذ عنه السهوروبي هو كتاب أثولوجيا المنسوب خطأ إلى أرسطو، إلى جانب كتابات وكتب أخرى للأفلاطونية والأفلاطونية المحدثة. وهذه المصادر الأساسية عنده، هي نفس المصادر التي أخذ عنها الفارابي وابن سينا، وأتباع الأفلاطونية المحدثة من الإسلاميين عموماً، ابتداء من الكندي<sup>٢</sup>. أما ما يعزوه السهوروبي من جوانب حارة وعنيفة في الإشراق إلى الهنود والفرس، فهي عناصر، قد دخلت مبكرة في الأفلاطونية المحدثة قبل معرفة الإسلاميين لها<sup>٣</sup>. ونستطيع أن نتبين هذه العناصر، عندهم جميعاً في نظرية الفيض، وفي نظرية المعرفة الإشراقية نفسها، وفي نظرية الفناء، التي هي قوام الذوق عند السهوروبي، والتي قد وضحت أيضاً عند ابن سينا كل الوضوح.

ربما كان السبب في أن السهوروبي، قد نهى على ابن سينا والفارابي عدم إشراقتهم وبعد هما عن الذوق والحكمة الإلهية الخ أنه يريد أن ينسب إلى نفسه ما ليس لها، أو أنه يفطن جيداً، لما عند هما من نواحٍ أفلاطونية وأفلوطينية نظراً لأن الطابع العام لفلسفتهما كان أرسطياً<sup>٤</sup>، وأن ابن سينا لم يعلن تمحّسه لتلك المصادر الشرقيّة والإشراقية التي أخذ عنها كما فعل السهوروبي، ولم يهتم بذكر الإسناد التاريخي لذلك الإشراق اهتمام هذا الأخير<sup>٥</sup>. وإن فابن سينا قد قرب في تصوفه من الفلسفة الإشراقية- التي ظهرت في صورتها الكاملة فيما بعد- درجة

(١) ابن سينا (الإشارات)، ص ٨٨١-٨٨٠.

(٢) الدكتور جميل صليباً: (من أفلاطون إلى ابن سينا)، ص ٢٤، وما قبلها وما بعدها، نيكولسون: في «التصوف الإسلامي وتاريخه»، ص ١٤-١٥، الدكتور علي سامي النشار: «فيدون» ترجمة، ص ٢٦٣-٢٧٢، الدكتور محمد علي أبو ريان: (أصول الفلسفة الإشراقية)، ص ٩٧.

(٣) الدكتور جميل صليباً نفس المصدر، نيكولسون كذلك، الدكتور النشار نفس المصدر، تاريخ الفلسفة اليونانية ( يوسف كرم)، ص ٢٤٣-٢٤٤-٢٤٦-٢٤٧-٢٨٥، الدكتور فؤاد زكريا التساعية الرابعة المقدمة، ص ٢٦-٢٣.

(٤) قارن: ابن طفيل (حي بن يقطان)، ص ٦٣، الدكتور عبد الرحمن بدوي، مقدمة (المثل العقلية الأفلاطونية)، ص ٩، الدكتور علي سامي النشار (فيدون)، ص ٢١٥-٢١٦.

(٥) قارن: الدكتور أبو ريان أصول الفلسفة الإشراقية ص ٠٩٧-١٠١.

جعلت ابن سبعين - وهو المدعي لنفسه أنه الواصل لا غير وأنه صاحب الذوق فقط، وأن الكل من أصحابه<sup>١</sup> - يعترف له بذوقه في هذا المجال، وذلك حيث يقول: "... وأحسن ما له (أي ابن سينا) في الالهيات "التنبيهات والاشارات" وما رمزه في "حجا، بن بقظان"..."<sup>٢</sup>

فما يرده السهوردي من إشارة بمحكمة الفهلوبيين، أو الخسروانيين أو اليونان، لا يعدو أن يكون مظهراً شكلياً، يمس المظهر ولا يصل إلى الجوهر بأعمق مما رأيناه عند ابن سينا<sup>٣</sup>، وليس وراءه إلا مجرد الإعجاب، والافتتان، على أنه قد تقدم لنا أن ابن سبعين يقرنه بالفارابي وابن سينا، ويعتبره معهما من مزجوا بين الحكمة البحثية الأرسطية والإشراقية التي تسب لأفلاطون، وأنهم جميعاً، وقفوا دون التحقيق ولم يتهيأ لهم الوصول<sup>٤</sup>.

فحكمة ابن سينا المشرقة كما يقول الدكتور أبو العلا عفيفي: "كانت بلا شك أول خطوة جريئة خطتها الفلسفة الإسلامية نحو التحرر من قيود الفلسفة الأرسطية وشراحها الماشين، ومهدت الطريق أمام السهوروبي الحلبي، لتشيد مذهب الإشراقي"<sup>٧</sup>. ويقول أيضاً بقصد حديثه عن العنصر المشرقي أو الإشراقي عند ابن سينا: فإن الذي توخاه ابن سينا من الفلسفة المشرقة

(١) ابن سبعين وفلسفته الصوفية لأستاذي الدكتور أبو الوفا الفتازاني، ص ٢٦٩، ابن سبعين وحكيم الإشراق لسيادته أيضاً.

(٢) الأستاذ الدكتور أبو الوفا التفتازاني: (ابن سبعين و حكيم الإشراق) نقلًا عن بد العارف لابن سبعين نسخة خطية بمكتبة بغداد، وهي باستثنى رقم (٨٢٣): (١٢٢-١٢٣)

<sup>٥٠٣</sup> انظر إلى جانب الصفحات المقدمة في هذه الدراسة التي نحن بصددها، مجموعة في الحكم الإلهية للسهروردي، ص ٥٠٣-٥٠٤.

(٤) ما تقدم من الصفحات، رسائل ابن سبعين نشر الدكتور بدوى، ص ٦.

(٥) المثل العقلية الأفلاطونية. المقدمة، ص ١٢، قارن: مقدمته لكتاب أرسطو عند العرب فيما يتصل بابن سينا.

٦) الدكتور أبو العلا عفيفي (الكتاب الذهبي)، ص ٤٤٤.

(٧) الدكتور أبو العلا عفيفي (الكتاب الذهبي)، ص ٤٤٤.

هو التحرر من المشائة الأرسطية، وهذا بعینه هو ما تواخه السهوروبي في فلسفة الإشراقية، مع ما بين الرجلين من تفاوت فيما وصلوا إليه من النتائج<sup>(١)</sup>.

كان هم الفيلسوفين إذن معارضة المشائين، وإدخال عناصر جديدة في الفلسفة "الأرسطية" المترسحة بالأفلاطونية الحديثة، ولكنهما اختلفا بعض الاختلاف في نوعية هذه العناصر الجديدة، فابن سينا أدخل إلى هذه "الفلسفة الأرسطية" عناصر من الفنوصية والهرمسية، والسهوروبي، أضاف إلى كل هذا عناصر من حكمة الإيرانية القديمة التي أعطى لها المكان الأول في مذهبة، وسمها "الخطب العظيم" و"سبيل القدس" و"العلوم الشريفة"، وغير ذلك في بين الفلسفتين تداخل، أو عموم وخصوص كما يقول المناطقة، يتعانى في أن كلاً منها شرقية، أو مشرقية، بمعنى أنها تثل الفلسفة الأرسطية المترسحة بالأفلاطونية الحديثة كما فهمها المشائون، وتفرد فلسفة السهوروبي بالجانب الإشراقي الذي استعاره من حكمة إيران القديمة<sup>(٢)</sup>.

وتتحدد لنا حكمة السهوروبي أو فلسفته بخلافه حين ننظر في مجلمل كلامه، وكلام شراحه عن نوع هذه الحكمة ونسبها، فهم من ناحية يدعون أن حكمة الإشراق مستفادة من حكماء إيران الأقدمين<sup>(٣)</sup>، ومن ناحية أخرى يقولون: إنها حكمة أفلاطون وحكمة هرمس، وأغاذيون، وأسقليوس، بل ويدخل أبنادقليدس في زمرة هؤلاء جميعاً<sup>(٤)</sup>.

ويعلق الدكتور أبو العلا عفيفي على ذلك بما يجمع بينه وبين ابن سينا في أهم أصل من أصول الفلسفة الإسلامية، فيقول: "أما وصفها بها حكمة أفلاطون وهرمس وأغاذيون.. الخ فينطبق تمام الانطباق على نوع خاص من الفلسفة استمد منه كل من ابن سينا والسهوروبي على لسوء أو هو ذلك المزيف العجيب من النظريات الفلسفية الذي عرف بالفلسفة الهرمسية وانتشر بمحران، ثم بغداد بعد أن نزح من الإسكندرية موطنه الأصلي. على هذا المزيف وأمثاله بنى المسلمون ما سموه "حكمة مشرقية" لتحررهم من استبعاد المشائين الأرسطيين من جهة، ولغلبة روح الشرق والديانات الشرقية على ذلك التراث من جهة أخرى، فهذه الفلسفة التي لا شك في

(١) الكتاب الذهبي، ص ٤٤٤.

(٢) نفس المصدر والصفحة.

(٣) انظر: مجموعة في الحكمة الإلهية، المشارع والمطارحات، ص ١٩٥، الهمش، وكذلك، ص ٤٠١، الفقرة (١٤٤).

(٤) راجع المطارحات، ص ٤٣٣-٤٦٨، الكتاب الذهبي، ص ٤٤٥، من بحث الدكتور أبو العلا.

تأثيرها في معظم مفكري الإسلام، أولى الفلسفات بأن تسمى "شرقية" أو "مشرقية"<sup>١</sup>، وهو ما دعا ابن سينا لأن يعنون كتابه الذي ضمته هذا الاتجاه (بالحكمة المشرقة) بل ويطلق هذا الوصف على كل كتابة له تسير في نفس الاتجاه<sup>٢</sup>.

ومن هذه الزاوية، وبعد هذه الدراسة المقدمة، فإنني لا أكاد أرى فرقاً بين الناحية التصوفية والاتجاه المعرفي في الفلسفة اليونانية، وبين الناحية الذوقية، والاتجاه العرفاني، أو الغنوصي في الفلسفة الشرقية أو حتى الإيرانية، بعد أن امتهنت الثقافات بين الشرق والغرب في عهد أفلاطون، ثم بعد فتوحات الإسكندر الأكبر، وإن كانت نتائج كل منها تختلف أو نتائجهما معاً مختلفاً -حسب التأثير والتأثير- من شخصية إلى أخرى، وقد يؤيد هذا ما يرجع به السهوروبي في إشراقه حتى إلى ما قبل سقراط<sup>٣</sup>.

## ٢- ابن مسرة<sup>٤</sup>، والتصوف الفلسفى في الأندلس؛

### (أ) شخصية ابن مسرة وعناصر تكوينها؛

وقد ظهر التصوف الفلسفي أو الإشراقي الخالص في المغرب الأندلسي بنفس المستوى الذي ظهر في المشرق عند السهوروبي وغيره، وإن كان قد اتخذ شكلاً آخر، هو القول بوحدة الوجود، وقد بدأ ذلك بأن مسراً<sup>٥</sup> الذي أميل إلى القول بأنه كان فيلسوفاً أكثر منه متصوفاً أو أنه

(١) الدكتور أبو العلا: الكتاب الذهبي، ص ٤٤٥.

(٢) قارن: الدكتور أبو العلا في نفس المصدر، ص ٤٤١-٤٤٣-٤٤٤، أسفل الصفحة (٤٤٦-٤٤٧).

(٣) مجموعة في الحكمة الإلهية ص ٥٠٢-٥٠٤، حكمة الإشراق، ص ١٠، من ٤، تاريخ الفلسفة الإسلامية لكوريان، ص ٣٢٣.

(٤) هو محمد بن عبد الله بن مسرة (١٩٢٦-١٩٣٥هـ). متتصوف من كبار متتصوف الأندلس، ويقال إنه ذو أثر بين في الاتجاه الباطني في مدرسة (المرية) ويقول عنه ابن حزم أنه كان له ميل إلى الفلسفة الفصل، ج ٤، ص ٨٠، الطبعة الأولى تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية، ج ١، للدكتور يحيى هويدى الطبعة الأولى، القاهرة، ص ٢٥٦، الدكتور أبو العلا عفيفي مجلة كلية الآداب مابعدة سنة ١٩٣٣ م، التعليقات على الفصوص، ص ٦٩، تاريخ الفلسفة الإسلامية لهنري كوريان، ج ١، ص ٣٢١-٣٣٥، ويقول عنه الشيخ مصطفى عبد الرزاق: إنه من الانحداريين، وجمعه مع إخوان الصفا، والفارابي، وابن قسي، وأن مذهب هؤلاء جميئاً، هو الانحدار الذي هو تأليف معان بتأثير العقل الفعال على النفس المفعولة. دائرة المعارف الإسلامية، ج ٢، ص ٢٧١، الترجمة العربية، الطبعة الأولى انظر أيضاً: تاريخ الفكر الأندلسي لباتشينا: ترجمة الدكتور حسين مؤنس الطبعة الأولى سنة ١٩٥٥ م، القاهرة، ص ٣٢٩، مدخل إلى التصوف الإسلامي للدكتور أبو الوفا التفتازاني، ص ٢٤٢.

(٥) مدخل إلى التصوف الإسلامي للدكتور أبو الوفا، ص ٢٤٢.

كان فيلسوفاً طبيعياً يستر آرائه وراء نسكه وزهادته<sup>١</sup>، فقد كان معتزلياً في أول أمره<sup>٢</sup>، ثم مال إلى مذهب الأفلاطونية المحدثة، وقد نسب إليه- إما طعنأ عليه أو تمجيأ لشأنه وترويجاً لفلسفته- إحياء حكمة الفيلسوف الطبيعي اليوناني القديم (أمبادوقليس)<sup>٣</sup>، الذي عرف عنه أنه ادعى النبوة بل الألوهية. والذي كان يرى أن وسيلة النجاة هي التظاهر والزهد وتغليب العقل على الحواس والعمل على العودة إلى الحبة التي هي أصل الوجود وسره، إذ بها تجتمع العناصر بعضها إلى بعض فتسود الوحدة، أو توجد الموجودات حسب مبدئه في الحبة والكرابية، أو الحبة والقهر<sup>٤</sup>.

ولكن ابن مسرة قد قال بمذهب آخر، أقرب إلى أن يكون هو مذهب أفلوطين، حيث قال بنظرية الفيصل كأصل للوجود أو للكون «ما فيه من مخلوقات، وت تكون هذه النظرية عند ابن مسرة من خمسة عناصر روحانية<sup>٥</sup>، على تلك الطريقة التراتبية الهابطة التي تبدأ بالعنصر الأولى، أو المادة الأولى، (وهي أولى الحقائق الذهنية غير المادة الأولى المكونة لأجرام الكون). ثم العقل، ثم النفس، ثم الطبيعة، ثم المادة الثانية، وهي نفس العناصر الخمسة عند أفلوطين الواحد، العقل، النفس، الطبيعة، المادة غير أن ابن مسرة استبدل العنصر الأول (الواحد)، بالمادة الأولى أو العنصر الأولى. فنحن هنا أمام شخصية أخرى غير أمبادوقليس<sup>٦</sup>.

ولذلك سمي الكتاب المحدثون، (أمبادوقليس) الذي نسب إليه ابن مسرة، (أمبادوقليس) المزيف، أو المنحول<sup>٧</sup>، وسماه هنري كورريان أمبادوقليس المحدث<sup>٨</sup>، وقد يكون ما حيك حول

(١) انظر تاريخ الفكر الأندلسي لأنخل جنثالث بالثيا، ص ٣٦٦.

(٢) الدكتور أبو العلا عفيفي: المصادر المقدمين.

(٣) (٤٣٠-٤٩٠ ق.م)، انظر: إخبار العلماء بأخبار الحكماء للقططي، ص ١٣ ، الطبعة الأولى الحنجبي، تاريخ الفلسفة الإسلامية لكورريان، ج ٢، ص ٣٣٢، تاريخ الفلسفة اليونانية ليوسف كرم، ص ٣٥-٣٧، الدكتور بخيت هويدى، المصدر المقدم، ص ٢٥٦-٢٥٧، تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٦٧.

(٤) تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ٣٥-٣٧، تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية، ص ٣٥٦. تاريخ الفلسفة الإسلامية لكورريان، ص ٢٣٢، إخبار العلماء بأخبار الحكماء، ص ١٢-١٣، قارن: من مؤلفات ابن مسرة المفقودة بحث الدكتور محمد كمال جعفر نشر بمجلة كلية التربية جامعة طرابلس ليبيا سنة ١٩٧٤ م، ص ٤٧-٦٣.

(٥) تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٢٣٠.

(٦) تاريخ الفلسفة الإسلامية لكورريان، ص ٢٢٣-٢٢٢، ج ١، قارن: تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٠-٣٢.

(٧) انظر نفس المصدر، ص ٣٢٩، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٤٤٢.

(٨) المصدر المقدم، ص ٣٣٤-٣٣٣.

شخصية أمبادوقليس من أنه كان معاصرًا لداؤد عليه السلام، وأنه هاجر إلى الشرق ونزل بأرض الأنبياء، وأخذ الحكم عن لقمان<sup>١</sup>، قد كان سبباً لاختيار هذا الأخير أستاذًا<sup>٢</sup>، لابن مسرا وأستأنس في ذلك بقول (باليثيا) المستشرق الإسباني: "ومحور مذهبة كله آراء (أمبادوقليس) وليس المراد هنا (أمبادوقليس) الحقيقي بل آراء أمبادوقليس زائف عرفه المسلمون عن طريق أسطر تزعم أنه عاش في عصر دواد عليه السلام، وأنه أحاط بعلم سليمان واليونان جميعاً، وكانت آراؤه خليطاً امترجت فيه مذاهب الغنوصية التي قالت بها الأفلاطونية الحديثة كما كونها الإسكندرانيون، وزينوها للناس بحسبها إلى فيلسوف (أغرغنت) أي: (أمبادوقليس) لكي يكسبوها ما لهذا الفيلسوف من مكانة"<sup>٣</sup>.

وهكذا درج الكتاب المسلمين والذين تكلموا عن ابن مسرا من معاصريه وغيرهم في أثر الأفلاطونيين الإسكندرانيين في تصوير شخصية (أمبادوقليس) وفلسفته، وإسناد هذه الأخيرة إلى ابن مسرا، أو اعتناق ابن مسرا لهذه المبادئ على أنها لأمبادوقليس أول الفلسفه اليونان الخمسة الذين نوه بهم القبطي على هذا الترتيب: "أبيذقليس (حسبما يسميه) ثم فيثاغورث ثم سقراط فأفلاطون، فأرسطو طاليس"<sup>٤</sup>، ثم يعطي لهذه الصورة، امتداداً فوق ما أعطاه لها (باليثيا) فيقول: "فتكلم (أمبادوقليس) في خلق العالم بأشياء تقدح ظواهرها في أمر المعاد، فهجره بعضهم وله تصنيف في ذلك رأيته في كتب الشيخ أبي الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي ولأرسطو طاليس عليه كلام وردود وستري هذا عند ابن مسرا حيث نسب إليه القول بإنكار بirth الأجساد، وتأويله لعذاب النار يوم القيمة. ثم يعطي القبطي جانباً آخر لهذه الصورة في أمبادوقليس وجد فيه الباطنية مصدراً لتأويلهم ورمزيتهم فيقول: "ومن الفرقه الباطنية من يقول برأيه، وينتمي في ذلك إلى مذهبة، ويزعمون أن له رموزاً قلماً يوقف عليها، وهي في غالب الظن إيهامات منهم.

إإنما ما رأينا شيئاً منها، والكتاب الذي رأيته ليس فيه شيء مما زعموا"<sup>٥</sup>.

(١) إخبار العلماء، ص ١٢، تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٢٩، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص ٣٣٢.

(٢) انظر إخبار العلماء، ص ١٢ ، الفصل لابن حزم، ج ٤، ص ٨، وما بعدها.

(٣) تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٢٩.

(٤) إخبار العلماء ص ٠١٢ ، قارن: تاريخ الفلسفة الإسلامية لكوريان، ص ٣٣٢ .

(٥) إخبار العلماء، ص ١٣ .

ويعطينا (بالثينيا) صورة مزدوجة أخرى غير التي تقدمت، أو صورة مركبة، ولكن ليست من الفلسفة والنسلك هذه المرة، ولكن من الفلسفة الأفلاطونية الأسكندرانية، والتي تطعمت أيضاً بآراء فيليون وأخذت لها وجهاً من آراء المعتزلة والباطنية تتستر وراءه.

فيقول: "ويقوم مذهب أمبادوقليس الزائف هذا- وابن مسراة من بعده- على أفكار فيليون الإسكندرية<sup>١</sup> وأفلوطين في التاسوعات، وففوريوس الصوري، وبرقلس.. وقد دافع ابن مسراة عن هذا المذهب تحت ستار إسلامي من آراء المعتزلة والباطنية"<sup>٢</sup>. وقد أخذ هذا الاتجاه عن أبيه حيث كان شغوفاً بالنظر في أمور اللاهوت متصلاً بحلقات الباطنية والمعزلة في الشرق<sup>٣</sup>، كما أن رحلات (ابن مسراة) نفسه إلى الشرق أيضاً، أثناء نفيه نفسه أو هربه هناك مدة من الزمان- حيث غضب عليه العامة والحكام- هيأت له الاحتكاك بالمدارس الشرقية، والإفادة من اتصاله بحلقات الباطنية فتحقق هذه الفلسفة الغنوصية في شتى صورها<sup>٤</sup>، ونقلها إلى الأندلس في وقت مبكر.

ويعتبر الكتاب المحدثون المستشرق الإسباني (أسين بلايثوث) خير من كتب عن ابن مسراة كتابة مفصلة بينت شخصيته، ومذهبه، وتطور مدرسته وذلك في بحثه المعنون: (ابن مسراة ومدرسته)<sup>٥</sup>، وإن كان الدكتور أبو العلا عفيفي يرى أن حياة ابن مسراة ومدرسته من الغموض بحيث لا يوجد بين أيدينا من الوثائق التاريخية، ما يدعم ما كتبه بلايثوث<sup>٦</sup>.

---

(١) وأبرز نقطة تأثر به فيها، نظرية الفيض أو القول بالواسطة في الخلق بين الله والعالم، انظر: الآراء الدينية والفلسفية لفيليون الإسكندرية: تأليف إميل بريهية وترجمة د. محمد يوسف موسى وآخر طبعة وزارة المعارف سنة ١٩٥٤ ص ١٢٠، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ٢٥٠.

(٢) تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٢٠.

(٣) قارن: بحث الدكتور محمد كمال جعفر بعنوان (من مؤلفات ابن مسراة المفقودة) نشر بمجلة التربية بطرابلس ليبا سنة ١٩٧٤م، ص ٣١-٣٢.

(٤) القبطي: إخبار العلماء، ويجكي خبر هذه الرحلات ومصدر ثقافته فيقول نسمع (ابن مسراة) من أبيه ومن ابن وضاح والختمي، وخرج إلى الشرق مدة فاراً لما اتهم بالزنقة. وتردد في الشرق مدة، واشتبأ بخلافة أهل الجبل وأصحاب الكلام والمعزلة ثم عاد إلى الأندلس، ص ١٣، انظر أيضاً: تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٢٣٧-٢٣٩، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص ٣٣٢.

(٥) تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٤٢٩، تاريخ الفلسفة الإسلامية لكوريان، ص ١٣٢-٣٣، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٤٢.

(٦) التعليقات على الفصوص، ص ٦٨.

ومما ينسب إلى ابن مسرة أخذه بمبدأ التأويل، على طريقة فيلوبون<sup>١</sup>، أو على طريقة الإسماعيلية، وأنه تأول كثيراً من الآيات القرآنية تأويلاً باطنياً، فأنكر بعث الأجساد، ونفي علم الله بالجزئيات إلا بعد وقوعها، كما نسب إليه أيضاً قوله بأن عذاب النار ليس عذاباً حقيقياً<sup>٢</sup>. وهو ما قاله ابن عربي من بعده. كذلك نسب إليه أنه كان يقول: "إن العرش هو المدبر للعالم، وأن الله تعالى أجل من أن يوصف بفعل شيء أصلاً"<sup>٣</sup>، وهي فكرة أتباع الأفلاطونية الحديثة في قولهم بالعقل الأول، وبنظرية المطاع التي بنوها على تزييه الله عن أن يفعل بال مباشرة شيئاً أصلاً<sup>٤</sup>. وهي ترجع في الأصل إلى نظرية فيلوبون في الوسطاء، وكذلك إلى الصائبة في هذه النظرية أيضاً<sup>٥</sup>.

كذلك يروي ابن حزم أن كثيراً من أتباع ابن مسرة، ومخالفيه أيضاً في (المرية) نسبوا إليه القول باكتساب النبوة، وأن من بلغ الغاية من الصلاح، وطهارة النفس، أدرك النبوة، وأنها ليست اختصاصاً أصلاً<sup>٦</sup>. ثم إنه قد نسبت إليه وإلى مدرسته من بعده نظرية أفلاطون في النفس، والتي رأيناها عند الهرامسة أو قضية خلاصها وعودتها إلى مقرها الأول نتيجة للنهر والزهد.

ومن كتبه التي ظهر فيها هذا الإشراق، كتابه المسمى (توحيد الموقنين)<sup>٧</sup> وقد تكلم فيه عن الصفات الإلهية، وأنها غير الذات، وفي كلامه عن العالم الظاهري دليل على أنه قد تأثر بنظرية

(١) تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ٢٤٨.

(٢) تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٢٧.

(٣) الفصل لابن حزم، ج٤، ص ١٩٩-١٩٩، الدكتور يحيى هويدى تاريخ فلسفة الإسلام.. ، ص ٢٥٦، ج١.

(٤) انظر: الدكتور أبو العلا عفيفي في تصديره لشحنة الأنوار، ص ٢٥-٢٦، رسائل ابن سبعين، ص ١٣.

(٥) تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ٢٥٠، الفهرست لابن النديم، ص ٣١٩.

(٦) الفصل، ج٤، ص ١٩٩.

(٧) ويدرك (بالثانية) أن كتب ابن مسرة فقدت كلها ولم يصل إليها منها إلا اسم اثنين فقط هما: (كتاب التبصرة) و(كتاب الحروف) وكذلك كوريان انظر: تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٢٩، وتاريخ الفلسفة الإسلامية للثانية، ج١، ص ٣٣٥، ولكن الدكتور محمد كمال جعفر يذكر في بحثه المقدم أنه عثر على هاتين الرسائلتين، وقدم لنا بالفعل صورة عنهما، انظر: ص ٣٨-٤٦، من البحث المقدم.

المثل، فالعالم الظاهري عنده، هو عالم المادة، وهناك "عالم روحي به جواهر عقلية ذات معدن نوراني" ، ثم يعرض رأيه في نظرية المعرفة، فيقرر أنها عبارة عن الوصول إلى اتحاد العقل المفعل بالعقل الفعال على طريقة الفارابي<sup>(١)</sup>.

### (ج) مدرسة ابن مسرة:

حمد ذكر مدرسة ابن مسرة في الوسط الإسلامي<sup>(٢)</sup> بعد موته في جبال قربطة (١٩٣هـ) ثم رأيناها تعود إلى الظهور في أبرز رجالها، وأوفاهم لابن مسرة وتعاليمه، وهو إسماعيل بن عبد الله الرعيني الذي كان معاصرًا لابن حزم المتوفى (سنة ٤٥٦هـ). وقد نسب إليه ما نسب إلى ابن مسرة، بل كان هو المصدر البارز لトイدي هذه الآراء<sup>(٣)</sup>، ومن بعده قام بنشر هذه الطريقة "أبو بكر الميورقي" في غرناطة، و(ابن برجان) في أشبيلية، وكلاهما توفي في حدود سنة (٥٣٦هـ)، واستمر في حمل الرسالة بعدهما ابن (قسّي)<sup>(٤)</sup>، الذي ترك بعده كتابه المسمى (مخلع التعلين) أي إطراح الكوينين ويريد بذلك التجدد من عالم السموات والأرض، كما فعل موسى عليه السلام حين ناجى ربه، أو حين استحق هذه المناجاة وقد وضع ابن عربي شرحاً مفصلاً على هذا الكتاب<sup>(٥)</sup>.

(١) أصول الفلسفة الإشراقية للدكتور أبو ريان، ص ٤٠-٣٩، نقلًا عن (أسين بلاسيوس) ملحق دائرة المعارف الإسلامية، الدكتور يحيى هويدى نفس المصدر المتقدم، ص ٢٥٦-٢٥٧. قارن أيضًا: تاريخ الفلسفة في الإسلام (الدي بور)، ص ٢٣٧-٢٣٨، وفي دون ترجمة الدكتور النشار، ص ٢٥٠، تاريخ العرب للدكتور فيليب حتى ترجمة د. مبروك نافع، ج ٤، ص ٨٦٢، تاريخ الفلسفة الإسلامية لكوريان، ص ٢٣٠، وتمهيد لتأريخ مدرسة الإسكندرية للدكتور نجيب بلدي، ص ٩٧-١١٠، قارن: ابن سعین وفلسفته الصوفية، ص ٧٥-٧٦، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٤٢. قارن الدكتور محمد كمال جعفر في البحث المتقدم، ص ٥٠-٦٣.

(٢) أما بالنسبة للوسط المسيحي فقد استمر التأثر بهذه المدرسة في وسط المدرسيين في الغرب المسيحي أصول الفلسفة الإشراقية، ص ٣٩.

(٣) ابن حزم الفصل، ج ٤، ص ٨٠-١٩٨، ٢٠٠-١٩٨، للدكتور أبو العلا عفيفي. مجلة كلية الآداب مايو سنة ١٩٣٣ م.

(٤) أبو القاسم بن قسي المتوفى سنة ٥٥٤هـ.

(٥) يوجد هذا الكتاب في مكتبة (أيا صوفيا) رقم A.S. ١٨٧٩ فصوص الحكم، ج ٢، ص ٥٦، تاريخ الفلسفة الإسلامية لكوريان، ص ٣٢٥.

وقد يكون ابن عربي، ثم ابن سبعين من بعده ناجاً، لهذه المدرسة الإشراقية<sup>١</sup>، إلا أن الإشراق قد تطور على أيديهما إلى مذهب في وحدة الوجود<sup>٢</sup>.

### ٣- المعرفة عند ابن عربي:

#### (أ) تأثره بالفلسفة:

وابن عربي رغم تصرّحه بأنه لم يأخذ شيئاً عن الفلسفة إلا أنها نرى مظاهر تأثره في بعض كتاباته وفي طرائق تفكيره.

فهو يدافع عن الفلسفة في شخص أفلاطون، ويظهر قيمتها الحقيقة في تعريفها الذي تنطوي عليه. فهي في اللسان اليوناني "سوفيا" أي الحكمة أو حب الحكمة، والفلسفة إذن هي محبة الحكمة، والفيلسوف هو محب الحكمة وإن فليس هناك مبرر لكراهة من يتسبّب إليها<sup>٣</sup>.

ويحدثنا الدكتور محمود قاسم أن أفلاطون قد حظي بمكانة كبيرة في قلب ابن عربي، فهو يجد في فضلاته على أرسطو الذي يصفه بأنه جاهل. ثم أن ابن عربي قد عاب على المسلمين كراهيتهم لأفلاطون وبين أنهم ما كرهوه إلا لنسبته إلى الفلسفة وبسبب جهلهم للدلالة لهذا المصطلح<sup>٤</sup>. ومن أجل هذا بين لهم حقيقة هذا المصطلح ومرماه كما تقدم.

بل قيل إن رحلة ابن عربي إلى الشرق "تعد رمزاً لبعث فلسفة أفلاطون وفلسفة الإشراق في الشرق بعد أن ظن الناس أن الإمام الغزالى قد بين تهافتًا، وأنه مما يدعم صحة هذا الرمز أن ابن

(١) انظر الدكتور أبو العلا مجلة كلية الآداب جامعة القاهرة العدد الأول مايو سنة ١٩٢٣ م، ص ١٤.

(٢) قارن: الدكتور أبو العلا عفيفي، في التعليقات على الفصوص، ص ٦٨، كوريان المصدر المقدم، ص ٣٣٥. وابن سبعين هو (أبو محمد عبد الحق بن سبعين المرسي الأندلسي)، (٦١٤هـ-٦٦٩هـ)، انظر فيما يتعلق بتحقيق هذا التاريخ: كتاب (ابن سبعين وفلسفته الصوفية) للدكتور أبو العلا الغنيمي الفتازاني، ص ٣٣-٣٥. بيروت سنة ١٩٧٣م، وكذلك نفس المصدر فيما يتعلق بشخصية ابن سبعين الفصل الأول وفي تحقيق صلته بمدرسة ابن مسرة، ص ٧٥-٨٢، نفس المصدر، وفي تفصيل خط سير هذه المدرسة، المصدر المقدم، مدخل إلى التصوف الإسلامي للدكتور أبو الوفا أيضاً، ص ٣٤٢-٣٤٣، و تاريخ الفكر الأندلسي للباحث، ص ٢٢٢.

(٣) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٣٢٥-٣٢٢، قارن: محي الدين ابن عربي، ص ٢٧٨، انظر: الفتوحات المكية، ج ٢، ص ٤٦٥، الكتاب التذكاري محي الدين بن عربي، الدكتور محمد غلاب، ص ١٩٦، القاهرة سنة ١٣٨٩هـ.

(٤) أستاذى الدكتور محمود قاسم: نفس المصادر المقدمة والصفحات، الدكتور محمد غلاب الكتاب التذكاري نفس الصفحة المقدمة، وينقل عن ابن عربي قوله في ذلك: "فبماك أن تبادر إلى إنكار مسألة قالها فيلسوف، وتقول: هذا مذهب الفلسفة فإن هذا قول من لا تحصيل له، إذ ليس كل ما قاله الفيلسوف يكون باطلًا".

عربي كان يلقب أحياناً "بالأفلاطوني"، وأنه كان يدافع عن أفلاطون<sup>(١)</sup>، ثم إنه "يعرض علينا التصوف على أنه ضرب من الحكم أو الفلسفة، أي على أنه هو الفلسفة الإلهية" وإن كان منهجه في ذلك يختلف شيئاً ما عن مناهج الفلاسفة<sup>(٢)</sup>، فللذوق عنده المرتبة الأولى يعاونه في ذلك الجانب الأعلى من العقل إذ للعقل عند ابن عرب جانبان أو قوتان، قوة دنيا، وقوة عليا، والأولى هي ما يدرك بها العقل عن طريق الحواس الخمسة وما يتصل بها من فكر أو قوة مفكرة، وهذه القوة لا يوثق في إدراكها ما يتصل بذات الله وصفاته لأن الفكر والحواس معرضة للخطأ، وأما القوة العليا فهي التي يوثق بإدراكها ما يتصل بالله سبحانه، لأنها عقل محسن وفي ذلك يقول ابن عربي: "ولكن ما هو عقل محسن، إنما حده أن يعقل ويضبط ما حصل عنده فقد يبهه الحق المعرفة به فيعقلها، لأن عقل لا من طريق الفكر، وهذا ما لا تمنعه فإن هذه المعرفة التي يبهها الحق تعالى لمن يشاء من عباده لا يستقل العقل بإدراكها، ولكنه يقبلها"<sup>(٣)</sup>. ثم يبين أن هذا الجانب العقلي ضروري لصحة الفهم وسلامته في الآيات القرآنية والأحاديث النبوية فيقول: "وقد أمرنا الله بالعلم له، وجعل الآيات دلائل لأولي الألباب فلا يخلو الأمر في أمره إيانا بالعلم به، هل نسلك في ذلك دلالة الشارع والوقوف عند أخباره تقليداً، أو نسلك طريقة النظر فيكون معقولاً، أو نأخذ من دلائل العقل ما يثبت به عندنا كونه إلهاناً ونأخذ من دلالة الشرع ما نضيئه إلى هذا الإله من الأسماء والأحكام فنكون مأمورين بالعلم به سبحانه شرعاً وعقلاً وهو الصحيح؟ فإن الشرع لا يثبت إلا بالعقل. ولو لم يكن كذلك لقال كل أحد في الحق ما شاء مما تخلية العقول وما لا تخلية"<sup>(٤)</sup>.

والكشف عنده بهذه الكيفية هو الطريق الوحيد للمعرفة اليقينية<sup>(٥)</sup>، والصوفية عنده فلاسفة الهيون وهم الحكماء على الحقيقة، فهم يتجلبون أخطاء الفلاسفة والمتكلمين من أصحاب

(١) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٩٨.

(٢) نفس المصدر، ص ٣٢٢-٣٢٣، قارن: مذاهب التفسير الإسلامي لجولد تسهير، ص ٢٤١.

(٣) الفتوحات، ص ٩٤، ج ١.

(٤) نفس المصدر، ج ٢، ص ٢٦٦-٢٦٧، قارن: الدكتور محمد غلاب في الكتاب التذكاري (ابن عربي)، ص ١٩٠-١٩٦.

(٥) ويصف ابن عربي أهل الكشف بأنهم "أهل صدق وعلم وتحقق" دراسات، ص ٣٢٤-٣٢٥، قارن الخيال عند ابن عربي، ص ٦١-٧٠، ص ٣٤٠-٣٤٧، دراسات، الفتوحات، ج ١، ص ١٩٥.

الاستدلال العقلي المحسن، من ينسبون الشيء إلى ما لا صلة له به، كأن ينسبوا علم الذوق إلى العقل، ولا يعترفون بالذوق وأنه طور وراء العقل أما الفلسفه الإلهييون أي الصوفية فإنهم يضعون الشيء في موضعه، وينسبون كلاً إلى مصدره فأهل الله من الرسل والأولياء هم الحكماء على الحقيقة، وهم أهل الخير الكبير<sup>١</sup>، وما يستند وجهة نظره هذه أن أبحاث التصوف كما يراه تدور على النمط الفلسفى، وإن كانت تضم إليه الكشف أو الذوق، فهو في مجملها تدور على التفكير والاستدلال أولاً ثم ترقب الكشف والمشاهدة بعد ذلك<sup>٢</sup>. وقد يكون ابن عربى قد تأثر بالفلسفه القدماء من يونان وغيرهم في مذهبه في وحدة الوجود، فإن البيرونى يتحدث عنهم ويقول: «منهم (أي الفلسفه) من كان يرى الوجود الحقيقي للعلة الأولى فقط لاستغنائها بذاتها فيه، وحاجة غيرها إليها، وأن ما هو مفتقر في الوجود إلى غيره، فوجوده كالخيال غير حقيق والحق هو الواحد الأول فقط. وهذا رأي الصوفية وهم الحكماء» وبعد أن يذكر فلاسفه اليونان وينسب إليهم هذا الرأي، يقول: «إنهم كانوا على مثل مقالة الهند، وكان فيهم من يرى أن الأشياء كلها شيء واحد»<sup>٣</sup>.

### (ب) أثر أفلاطون على ابن عربى:

فابن عربى كمفكر واسع التفكير، واسع الثقافة، قد جمع إلى جانب الثقافة الإسلامية السنوية ألواناً من الثقافات الأخرى<sup>٤</sup>، وأبرزها فلسفة أفلاطون، وأفلوطين، حيث استعان بهذين الأخيرين في تحليل بعض المبادئ الإسلامية التي تبدو غامضة لدى البعض فيما يصل بالوجود أو الكون أو بالمعرفة فنراه إلى جانب استقلاله برأيه في النفس وما تحصل عليه من المعرفة، كمفكر مسلم، يلتقي مع أفلاطون في بعض الجوانب، وإن كان وجه الشبه (قوياً) وبين (متصوف مسلم آخر وهو) الإمام الغزالى<sup>٥</sup> فالنفس عند ابن عربى جوهر روحي بسيط، وهي في طبيعتها من

(١) الفتوحات، ج ١، ص ١٩٥.

(٢) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٣٢٢، الخيال عند ابن عربى الطبعة الأولى، جامعة الدول العربية، ص ٢-٥-٧-٨-١٦، المقطع الحديث ونماح البحث الطبعة السادسة دار المعرفة، ص ١٤٩-١٥٤.

(٣) تحقيق ما للهند من مقوله، ص ١٩.

(٤) قارن: يحيى الدين بن عربى، ص ٢٦٨-٢٧١.

(٥) انظر الفقرة الخاصة بالمعرفة عند الإمام الغزالى فيما تقدم.

عالم الأمر<sup>١</sup>، وليس صورة للجسم بحيث توجد بوجوده وتفنى بفناه، فهي جوهر مستقل بذاته. وهو ما قال به من قبل فلاسفة الإسلام من أمثال الفارابي وابن سينا، والإمام الغزالى والقاضى أبوالوليد بن رشد متأثرين في ذلك بالنصوص الدينية الإسلامية<sup>٢</sup>، والجسم بالنسبة للنفس شيء آخر، وليس إلا أداة تستخدمها النفس في تحصيل العلوم، وفي معرفة خالقها فالنفس جوهر عاقل وايست عرضاً، ولو لا أنها جوهر عاقل، لما أقرت بريوبنته الحالى عند أخذه الميثاق عليها وهي في عالم الذر "إذ لا يخالب الحق إلا من يعقل عند خطابه"<sup>٣</sup>.

ومع أن النفس تستخدم الجسم في تحصيل المعرف والعلوم الدنيوية والدينية، فإن هذه المفارق كامنة فيها مما سبق أن تلقته من اللأ الأعلى الذي غادرته هابطة إلى الجسم فصار ذاتياً فيها<sup>٤</sup>. وهو يقرر ذلك حسب مبدئه الخاص بذاتية الصفات في الجواهر الروحية<sup>٥</sup>، وحسب إيمانه بفطريه الإيمان في النفوس، وإقرارها أولاً بريوبية الحالى سبحانه عندما خاطبها وهي في عالم الذر بقوله: "ألسنت بربكم؟ قالوا: بلى. شهدنا... على ما تفضل له الآية الكريمة، فكل علم يصل إليه الإنسان، إنما ينبثق بصفة تلقائية في داخله، ثم يتضح شيئاً فشيئاً بعد أن كان مجملأً فهو ليس إلا تذكرة للعلم الفطري الذي منع له في مشهد هذا الميثاق، لكنه نسي هذا العلم دون أن ينمحى أصلاً في أعماق نفسه" فلا زال على استعداد ذاتي لأن يعلمه<sup>٦</sup>.

وهو يلتقي في ذلك مع الإمام الغزالى حيث يقول: "وهذه العلوم كأنها مضمنة في تلك التربريز بالفطرة حتى كأنها ليست بشيء وارد على النفس من خارج (وكانها مستكنة فيها

(١) محي الدين بن عربي، ص ٢٧١-٢٧٥.

(٢) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢١٩، الفتوحات، ج ٣، ص ٨١، محي الدين، ص ٢٧٠-٢٧٥، في النفس والعقل لدى فلاسفة الإغريق والإسلام القسم الخاص بالنفس، قارن: فيدون، ص ٢٢٤.

(٣) محي الدين بن عربي، ص ٢٨٤، الخيال عند ابن عربي للدكتور محمود قاسم، ص ٤-٥.

(٤) محي الدين، ص ٢٧٧-٢٧٨.

(٥) محي الدين، ص ٢٢٠-٢٢٧.

(٦) محي الدين أو ابن عربي وليتز، ص ٢٢٧-٢٨٤، الفتوحات لابن عربي، ج ٢، ص ٦٨٦، موقع النجوم ومطالع أهلة الأسرار والعلوم طبعة القاهرة سنة ١٣٨٤، ص ٤٥.

فظهرت. ومثاله الماء في الأرض وكذلك الدهن في اللوز، وماء الورد في الورد) ثم يسوق الآية الكريمة آية الميثاق كتأكيد لهذه الفكرة<sup>١</sup>.

فالغزالى وابن عربى قد أخذنا هذه الفكرة المذكورة (فطريّة العلم) عن أفلاطون<sup>٢</sup>، ثم أكدّاها بما جاء في الآية الكريمة من فطريّة الإيمان في النّفوس فقاوسوا المعرفة عموماً على الإيمان<sup>٣</sup>. وإذا كانت العلوم تتبع في النّفس عن طريق التذكرة، فإنّ هذا هو دور الجسم في علاقته مع النّفس في هذا المجال، فهو آلة للنّفس في اكتساب المعرفات من الكون غير أن دوره يقف عند حد التأثير أو الاحتكاك بالظواهر الخارجية وعن هذا الاحتكاك تعود المعانى إلى النّفس أو تولد فيها (فالظواهر المحسوسة التي تتبع أماماً دون انقطاع وتنعكس في مرآة النّفس، هي التي تثير خواطرنا، وهي التي تفتح الطريق أمام النّفس الإنسانية وتشوّقها إلى معرفة ما تحتوي عليه في أعماقها)<sup>٤</sup>. فعندما يرى الإنسان المظاهر الخارجية ويحس بها إحساساً نفسياً تثور خواطره، فيخرج الله له من أعماق نفسه، ما لم يكن يعلمه من نفسه، (ولا يزال الحق يخرج لعبده من نفسه ما أخفاه فيها ما لم يكن يعرف أن ذلك في نفسه)<sup>٥</sup>، وهذه المعلومات التي تتبع من النّفس لا نهاية لها، لأنّ النّفس كما وصفها ابن عربى "تمتاز عن الجواهر الروحية، بأنّها عطشى لا ترتوي أبداً، وهي كلما حصلت علمًا زادت عطشاً، فلا يزال طالب العلم عطشان أبداً لا رى له"<sup>٦</sup>.

وهذا يرجع عند ابن عربى إلى فكرة الخلق الجديد التي تعتبر أصلية عنده، وبأن النّفس تعكس ما في العالم<sup>٧</sup>، لأنّه لما كان الله خلقاً على الدوام، فإنّ المعلومات تتجدد دائماً بالنسبة إلى النّفس " فهي تسعى إلى معرفة ما يخلقه الله على الدوام والاستمرار ولذلك قال بعضهم: إن النّفس بحر لا ساحل له" وهذا طبّيعي ما دامت الأشياء المحدثة "أي التي كانت ممكّنة ثم بُرّزت إلى

(١) الإحياء، ص ١٤٧-١٤٨.

(٢) قارن: محي الدين، ص ٧٧٨.

(٣) انظر الفقرة الخاصة، بابي يزيد، ثم بالجنيد، ص ٤٦، وما بعدها.

(٤) محي الدين، ص ٢٤٣-٢٤٢-٢٧٨-٢٧٩-٢٨٢-٢٨٤، قارن: الإحياء للغزالى، ص ١٤٧-١٤٨.

(٥) محي الدين، ص ٢٤٣.

(٦) نفس المصدر والصفحة، والفتوحات، ج ٤، ص ٤٥٥.

(٧) محي الدين، ص ٢٧٥-٢٨٠، قارن الفتوحات: باب (٢٩٧-٥٦٠)، ج ٢، ص ٢٤٦.

الوجود<sup>١</sup>، وبما أن المكبات لا نهاية لها ولا تأتي إلى الوجود دفعه واحدة، بل تدخل إليه مكناً بعد ممكناً، أمكن وصف معرفة النفس للأشياء، بأنها متتجدة على الدوام<sup>٢</sup>، وبأنها لا تنتهي. فكلا فكريتي الخلق الجديد، وعكس النفس للعالم وللأسماء الإلهية عند ابن عربي، تشكلاً الأساس الذي تقوم عليه نظرية المعرفة عنده، فهو يرى أن النفس تعتبر مرآة للعالم، وللذات الإلهية في الوقت نفسه، فهي تعكس كل ما في الوجود والكون من مكبات تبرز إلى حيز الوجود عن طريق جسمها، كما أنها تعكس أيضاً تجليات الأسماء الإلهية في ذاتها هي، وهذه التجليات هي الخواطر التي ترد على القلوب، "والحق لم يزل متجلياً في الدنيا في القلوب فتتنوع الخواطر في الإنسان عن التجملي الإلهي"<sup>٣</sup>. كما أنها إذا نظرنا إلى أن العالم ليس إلا مسرحاً تتجلى فيه الأسماء الإلهية وتحقق، أمكننا أن نصل بسهولة إلى فكرة عكس النفس للعامل "وبهذا المعنى كان الإنسان عالماً صغيراً"<sup>٤</sup>، أو نسخة من العالم على حد تعبير الإمام الغزالى، لأن كل ما في العالم ينعكس في نفسه" وعلى هذا المعنى يمكن أن تحمل قول الصوفية إن العالم "إنسان كبير في المعنى والجرم" ويستدل ابن عربي على ذلك بقوله تعالى: ﴿لَخَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَكْبَرٌ مِّنْ خَلْقِ النَّاسِ﴾<sup>٥</sup>. ولهذا اختص الإنسان دون بقية المخلوقات بمعرفة نفسه، وبأنه خلق على الصورة الإلهية<sup>٦</sup>، فظاهر الإنسان خلق، وياطنه حق<sup>٧</sup>. ومن هنا يمكننا أن نتصدّع مع ابن عربي إلى أن معرفة الإنسان لله إنما تتبع من فكرته عن تقابل الأسماء الإلهية مع أعيان المكبات وأن الأسماء الإلهية لها تأثيرها في الوجود والكون أو هي الوجود والكون، فالنفس إذن مرآة لله

(١) نفس المصدر، ص ٢٠٤-٢٠٧-٢٤٤-٢٣٤-٢٨٠، الفتوحات، ج ٣، ص ١٧٨-٥٠٦، ج ٤، ص ٢٢٠.

(٢) محي الدين، ص ٢٠٦-٢٠٧-٢٣٤-٢٤٤.

(٣) نفس المصدر، ص ٢٨٧، انظر: موقع الترجم طبعة القاهرة سنة ١٣٨٤ فصل منزل سر المضاهات الإلهية والكونية، ص ١٤٣-١٤٥.

(٤) محي الدين بن عمر، ص ٢٧٦-٢٨٨، انظر فصوص الحكم، الفصل الأول، ص ٤٨-٤٩، النص الثاني، ص ٦١-٦٢، تعليلات الدكتور أبو العلا عفيفي، ص ١٤٠-١٤١-٢١-٢٠-٢٤-٢٣، الفتوحات المكية، ج ٣، ص ١٣١، ج ٢، ص ٤٤٦-٤٩٣.

(٥) محي الدين بن عربي، ص ٢٨٨، انظر موقع الترجم لابن عربي، ص ١٥٥-١٥٧.

(٦) محي الدين بن عربي، ص ٢٨٦-٢٨٧-٢٨٠، قارن فصوص الحكم، ص ١٠٣-١٠٥.

(٧) محي الدين بن عربي، ص ٢٨٩، الفصوص نفس الصفحات، الفصل الأول، ص ٤٨-٥١، التعليلات على الفصوص للدكتور أبو العلا عفيفي، ص ١٣-٧.

سبحانه، أو هي التي تعكس صفات الله سبحانه وأسماءه ومن هنا أمكن القول بأن من عرف نفسه، قد عرف ربه.

وهذه هي النفس الكاملة، أو صورة الإنسان الكامل الذي ذكر في الأثر: "خلق الله آدم على صورته"<sup>١</sup>، ولكن هذه الصورة الإلهية ليست لكل النفوس الآدمية، وإنما هي للنفوس الكاملة كنفوس الأنبياء ومن كمل من الناس، أما من هبط عن هذه المرتبة، فعنه من الصورة على قدر ما يتحقق له منها<sup>٢</sup>.

ومن هنا كان الإنسان هو المخلوق الوحيد- من بين الكائنات- الذي يقدر على التخلق بالأسماء الإلهية "يعنى أنه يستطيع محاكاة هذه الأسماء"<sup>٣</sup>.

#### (ج) نفي التسوية بين الخلق والحق:

ومما تجدر ملاحظته في هذا الصدد، أنه ليس معنى الموازنة بين الله والعالم والإنسان عند ابن عربى أنه يقول بفكرة التسوية الكاملة بين الله والعالم أو بين الله والإنسان، وإنما هو رغم قوله بفكرة التقابل على الصورة المقدمة، إلا أنه ينفي التسوية الكاملة بين هذه الأطراف الثلاثة "... فالعالم بالإنسان على صورة الحق والإنسان دون العالم على صورة الحق، والعالم دون الإنسان، ليس على الكمال في صورة الحق" فالتسوية ليست كاملة، لأنه إذا كان الإنسان على صورة

(١) ذكر الإمام سلم هذا الحديث في موضعين: الأول في باب النهي عن الضرب على الوجه في كتاب (البر والصلة والآداب)، والثاني في كتاب (الجنة وصفة نعيمها وأهلها باب: يدخل الجنة أقوام أفتديتهم مثل أفتدة الطير). وقد علق الإمام التوسي على هذا الحديث في الباب الأول، بأن الضمير في قوله (على صورته) يعود على المضروب حيث جاء نهي رسول الله (صلى الله عليه وسلم) عن ضرب الخصم على وجهه فقال: "إذا قاتل أحدكم أخيه فليجتب الوجه، فإن الله خلق آدم على صورته" وأن المراد من عود الضمير على صورة المضروب، التغير من الضرب على الوجه تكريعاً لأنينا آدم فكان الضارب يضرب وجه أخيه. وعلق عليه في الموضع الثاني، بأن الضمير يعود على آدم نفسه، أي أن الله خلقه في الجنة على صورته التي كان عليها بعد أن نزل إلى الأرض لم يحصل له تغير ولا تطوير، حيث جاء الحديث بلفظ "خلق الله آدم على صورته طوله ستون ذراعاً" وسياق الحديث في الموضوعين يتنشى مع التعليق المذكور ويعيد فهم ابن عربى له هذا الفهم. وأنه خلق على صورة الرحمن أو صورة الله.

(٢) محى الدين للدكتور محمود قاسم، ص ٢٨٩، قارن: موقع النجوم حيث يقول ابن عربى: "والعالم الريانية المتعلقة بالحضور الإلهية وهي التي لا تنتهي لكونها غير حاصلة في الوجود، لأن ذلك راجع إلى فهمك، وإلى ما يوجده الحق فيك عند مشاهدتك إياها، لا إلى ذواها... ثم لا يزال كذلك يأخذ من هذا العالم المواهب الإلهية على مراتبها، ويدفعها للقراء من دونهم على مراتبهم ومتازلهم"، ص ٩٣، الفصوص، ص ١٢١-١٢٣.

(٣) محى الدين للدكتور محمود قاسم، ص ٢٨٠-٢٨١، فصوص الحكم الفصل الأول، ص ٤٨-٤٩، تعليقات الدكتور أبو العلا، ص ٢١-٢٧، موقع النجوم لابن عربى، ص ١٤٥-١٢٧.

الحق، فإنه لم يكمل له ذلك. فمن الواجب أن نفرق دائمًا بين الله والإنسان والعالم، إذ ليس معنى الخلق على الصورة، هو أن نسوي بين الله والإنسان، لأننا إذا قلنا أن أهي بـ، وبـ هي ج فليس معنى ذلك أن نسوي تماماً بين كل من أـ، بـ، جـ فإن العلاقة بين هذه الثلاثة ليست علاقة مساواة. ونحن نميز فعلاً عن كل من بـ، وجـ كذلك الحق حق، والإنسان إنسان والعالم عالم<sup>(١)</sup>.

ومن ناحية أخرى فهو يوجه فكرة خلق الإنسان على صورة الرحمن توجيهًا يقوم على الصلة الحقيقة التي بين الله والإنسان فإذا الإنسان لما كان يعكس الكون بأسره فقد شرفه الله بأن وجه إليه خطابه لأنـه مـيـزـهـ بالـعـقـلـ، وظـهـرـرـ العـقـلـ هو سـبـبـ ظـهـورـ الأـوـامـرـ وـالـنـوـاهـيـ الـدـيـنـيـةـ<sup>(٢)</sup>، وبهذا فالصلة بين الله والإنسان هي صلة ربوية وعبودية<sup>(٣)</sup>، وقدر على الإنسان بناء على ذلك أن يعبد ربه مختاراً، وأن يرتضي الأوامر الأخلاقية التي خاطبه الحق بها فالإنسان الكامل لا يدعـي لنـفـسـهـ أيـ رـائـحةـ منـ الـرـبـوـيـةـ، فـلـاـ يـقـوـلـ مـثـلـاـ أـنـ الـحـقـ بـهـاـ فـالـإـنـسـانـ الـكـامـلـ لـاـ يـتـقـرـبـ إـلـىـ عـونـهـ<sup>(٤)</sup>.

فـمـهـمـاـ يـكـنـ مـنـ القـوـلـ بـخـلـقـ الإـنـسـانـ عـلـىـ الصـورـةـ الإـلـهـيـةـ، فـإـنـهـ يـجـبـ أـنـ يـلـاحـظـ دائمـاـ إـلـىـ جانبـ ذـلـكـ أـنـ الـرـبـ ربـ، وـالـعـبـدـ عـبـدـ وـسـيـقـىـ هـنـاكـ دائمـاـ إـلـهـ وـعـالـمـ وـإـنـسـانـ<sup>(٥)</sup>.

وهـذاـ منـ جـانـبـ اـبـنـ عـرـبـيـ تـحـقـقـ بـقـوـلـهـ تـعـالـىـ: «وـمـاـ خـلـقـتـ الـجـنـ وـالـإـنـسـانـ إـلـىـ لـيـعـبـدـونـ»<sup>(٦)</sup>. وبـهـذـهـ العـبـادـةـ يـتـقـرـبـ إـلـىـ اللهـ، وـمـنـ وـاجـبـ الإـنـسـانـ أـنـ يـتـقـرـبـ إـلـىـ خـالـقـهـ بـالـذـلـةـ وـالـافـقـارـ، وـأـنـ لـاـ يـتـظـرـ إـلـىـ مـاـ يـجـدـهـ فـيـ نـفـسـهـ مـنـ قـوـةـ الصـورـةـ فـذـلـكـ اللهـ، لـاـ لـلـإـنـسـانـ وـلـوـ أـنـ أـسـمـاءـ الـحـسـنـيـ قـامـتـ بـنـاـ لـاـ وـصـلـنـاـ إـلـىـ هـذـاـ التـكـرـيمـ<sup>(٧)</sup>، مـنـ جـانـبـهـ تـعـالـىـ، وـالـذـيـ تـمـثـلـ فـيـ تـمـيـزـنـاـ عـنـ

(١) محي الدين بن عربي، ص ٢٨٨-٢٨٩، قارن الإمام الغزالى فيما تقدم، ص ١٤٣-١٤٨.

(٢) محي الدين بن عربي، ص ٢٩٠.

(٣) انظر: موقع النجوم لابن عربي، ص ٩١، الفصوص، ص ١٢١.

(٤) محي الدين بن عربي، ص ٢٩١، الفصوص، ص ٩٢-٩٣-١١٢-١١٠-٩٢-١٢٣-١٢١، تعليلات الدكتور أبو العلاء عفيفي، ص ٨٤.

(٥) النذريات: آية (٥٦).

(٦) الفصوص، ص ١٢١-١٤٧-١٤٨.

بقية المخلوقات بالعقل، وبالتكليف فليزيد أسماءه تعالى على صورته، فإن "العبد عبد، والرب رب" ونسبة العبودية للعبد تقاتل نسبة الألوهية لله، وبعقام الذلة نشهد عزه تعالى، وبعقام الفقر نشهد غناه... وهذا مذهب سادات أهل الطريق... فمن أراد أن يصبح الحق فليصحبه بمحقيقته وجلته، من ذاته وافتقاره: "فينخلع من كل الأسماء التي تعطيه أحكام الصورة التي خلق عليها" "ومن أراد أن يصبح الحق فليصحبه بما شرع له رب، لا بنفسه، ولا بصورة ربه"<sup>١</sup>.

#### (د) ما عند ابن عربي من ملامح أفلوطيينية:

ورغم ظهور الطابع الإسلامي عند ابن عربي في نظرية المعرفة هذه، إلا أنه كمطلع واسع الإطلاع متعدد الثقافة، لم تخلص آراؤه من بعض الملامح الخفية التي توهם بتأثره بأفلوطين، أو أتباع الأفلاطونية المحدثة من المسلمين في فكرة الخلق والمعرفة.

فقد رأينا في تفسيره لمبدأ الخلق يستعين بالثقافة الأجنبية على إبراز فكرة الخلق التي تقدمت له في ثوب فلسفى، ربما قد أراد به أن يوفق بين الاتجاه التصوفى السنى، وبين آراء الفلاسفة<sup>٢</sup>. فهو يرى أن أول جسم خلقه الله، أجسام الأرواح الملكية المهمة في جلال الله "ومنهم العقل الأول، والنفس والكلية، وإليها انتهت الأجسام النورية المخلوقة من نور الجلال"<sup>٣</sup>. وهذه الأجسام النورية التي ترجع إلى النفس الكلية، هي الجواهر أو الذرات الروحية أو (المونادات) بتعير (ليتنس) التي هي أصول المخلوقات والتي سماها ابن عربي فيما تقدم (الأعيان الثابتة) أو (الممكناة)<sup>٤</sup>.

وكل هؤلاء الملائكة الأولين، أو الكروبيين قد خلق بواسطه الله سبحانه مباشرة، إلا النفس الكلية "التي دون العقل" فقد تكون قد خلقت عن طريق العقل. وكذلك بقية الملائكة الذين خلقوا بعد ذلك فهم داخلون تحت حكم الطبيعة فهم من جنس أفالاكمها التي خلقوا منها، وهم

(١) محي الدين بن عربي، ص ٢٩٣، الفصوص، ص ٨٢-١٠٤-١٠٦.

(٢) انظر فكرة الخلق له في الفتوحات، ج ١، ص ١٩١-١٩٣.

(٣) الفتوحات الملكية، ج ١، ص ١٩٢، وفصول الحكم، ص ٧٤.

(٤) انظر: محي الدين بن عربي: الفصل الثالث، الخامس، السابع، الثامن، قارن: بحث الدكتور أبو العلا عفيفي في الكتاب التذكاري (محي الدين بن عربي) سنة ١٩٧٩ م، دار الكتاب العربي بعنوان (الأعيان الثابتة في مذهب ابن عربي)، ص ٢٠٩-٢١٠.

عمارها وهكذا فكل ذلك أصل لما خلق فيه من عمارة كما خلق آدم من تراب وعمر به وبنية الأرض<sup>(١)</sup>، الخ.

وفكرة الخلق متصلة عنده بالعلم الإلهي كما تقدم، (فخزائن الجود)، الإلهي أو (عندية الحق) أو (شيئية الثبوت) أو (العلم الغيبي) أو (العقل الإلهي) أو (علم الله للأشياء) كل هذه المصطلحات الإسلامية التي يعبر بها عن علم الله في مناسبات مختلفة<sup>(٢)</sup>، نراه يعبر عنها في صدد حديثه عن الخلق وعلم الله (في الفتوحات) بتلك المصطلحات الفلسفية التي رأينا منها شيئاً عند أتباع الأفلاطونية الحديثة في صدد قولهم بنظرية الفيض. وذلك مثل قوله: لما شاء الله أن يخلق (عالم التدوين والتطيير) - (أو اللوح المحفوظ) كما جاء في القرآن الكريم) عين واحداً من هؤلاء الملائكة الكروبيين، وهو أول ملك ظهر من ملائكة ذلك النور "سماء العقل والقلم" وتجلى الله لهذا العقل أو القلم في مجلـى التعليم الوهبي بما يريد إيجاده من خلقة (الله) لا إلى غاية وحد، فقيل بذلك علم ما يكون وما للحق من الأسماء الإلهية الطالبة صدور هذا (العلم الخلقـي).

واشتق من هذا العقل موجوداً آخر سمـاء اللوح، وأمر القلم أن يتـدلـى إـلـيـه وـيـوـدـعـ فـيـ جـمـعـ ماـ يـكـوـنـ إـلـىـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ<sup>(٣)</sup>. ونراه في كتاب (موقع النجوم) يصف هذا العقل بأنه أبو البشر، واللوح بأنه أم البشر، وهو يـتـقـابـلـ معـ ماـ ذـكـرـهـ فـيـ الفـصـوـصـ آخرـ الفـصـنـ التـوـحـيـ حيثـ قالـ فـيـ تـفـسـيرـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ عـلـىـ لـسـانـ نـوـحـ عـلـيـ السـلـامـ: «رـبـ اغـفـرـ لـيـ وـلـوـالـدـيـ وـلـمـ دـخـلـ يـتـيـ مـؤـمـنـاـ وـلـمـؤـمـنـيـ وـلـمـؤـمـنـاتـ» آخرـ سـوـرـةـ نـوـحـ: «وـلـوـالـدـيـ مـنـ كـنـتـ نـتـيـجـةـ عـنـهـمـ، وـهـاـ العـقـلـ وـالـطـبـيـعـةـ. وـلـمـؤـمـنـيـ مـنـ العـقـولـ، وـلـمـؤـمـنـاتـ مـنـ النـفـوسـ...»<sup>(٤)</sup>، كـماـ يـتـقـابـلـ معـ العـقـلـ الـكـلـيـ وـالـنـفـسـ الـكـلـيـ عـنـ أـفـلـوـطـينـ، وـأـنـهـمـ سـرـ الـوـجـوـدـ، وـعـنـهـمـ فـاـضـ الـخـلـقـ.

كـذـلـكـ إـذـ نـظـرـنـاـ إـلـىـ حـدـيـثـهـ عـنـ الـحـقـيـقـةـ الـمـحـمـدـيـةـ بـالـتـفـصـيـلـ، وـأـنـهـ أـصـلـ الـوـجـوـدـ وـعـنـهـاـ نـشـأـ الـكـوـنـ بـاـ فـيـهـ، رـأـيـنـاـ فـيـهـ نـظـرـيـةـ الـفـيـضـ كـمـاـ هـيـ عـنـ الـفـارـاـيـيـ، وـلـكـ بـصـورـةـ أـخـرـ<sup>(٥)</sup>.

(١) الفتوحات، جـ ١، صـ ١٩٢-١٩٣.

(٢) انظر: محـيـ الدـيـنـ بـنـ عـنـيـ: الفـصـولـ المـقـدـمـةـ، صـ ٢٢٣-٢٦٣.

(٣) الفتوحات، جـ ١، صـ ١٩١.

(٤) انظر: كتاب موقع النجوم، صـ ١١٥، الفـصـوـصـ، صـ ٧٤.

(٥) انظر: عـنـاءـ مـغـرـبـ طـبـعـةـ الـقـاهـرـةـ سـنـةـ ١٣٧٣ـ، صـ ٣٦-٣٨ـ، قـارـنـ: الفـصـوـصـ، صـ ٤٨-٤٩ـ، التـعـلـيـقـاتـ عـلـىـ الـفـصـوـصـ لـلـدـكـتـورـ أـبـوـ الـعـلـاـ، صـ ٦-١١ـ.

ولكنه يمضي بعد ذلك في تكميل فكرة الخلق والعلم على التفضيل والبيان الذي جاء في القرآن بهذا الصدد<sup>١</sup>.

ما يجعلنا نحمل ما أثر عنه من مثل هذه العبارات الموهمة في نظرته في الخلق، على نظرية الأسباب الثانية التي التقى فيها مع ابن رشد<sup>٢</sup>، والتي يريان فيها أن الله هو المحرك الحقيقى لكل ما نراه من أسباب، وخاصة أن ابن عربى يقول في (موقع النجوم) تعليقاً على عرضه لفكرة الخلق بتلك الطريقة الأفلاطية:

”وهذه كلها أسباب وأغطية على عين بصيرة العمى الذين يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا. والعلم هو الذي يوصلك إلى رفع هذه الأغطية عن عين بصيرتك، وتولي الحق تعالى لتلك الأشياء، ”عند الأسباب، لا بالأسباب ليصل من يشاء، ويهدي من يشاء“<sup>٣</sup>.

وهذا يحملنى على القول بأنه متأرجح، بين الأخذ بنظرية الفيض، وعدم الأخذ بها كما هو شأنه، في التذبذب بين القول بوحدة الوجود، وبين عدم الالتزام بها في كثير من الأحيان، وكأنه بذلك يريد أن يفسر الدين بالفلسفة ولكنه لا يجد فيه إقناعاً.

#### (هـ) ابن عربى ووراثة الرسول (صلى الله عليه وسلم):

وهو يصرح بأن ”إنما ينفعه لم يكن نتيجة لدراسة أو لتفكير نظري، بل يرجع إلى الكشف الصوفى بسبب تقلide للرسول صلى الله عليه وسلم في أفعاله وأحواله مما أتاح له أن يكون من ورثته“.

ويقصد بهذه الوراثة، الوراثة في العلم الباطن والكشف والشهود، والأخذ عن الله مباشرة، أو عن الرسول نفسه في النوم.

فهو ”من أهل الكشف الصوفى الذين يعتمدون على الإلهام أو الإلقاء الإلهي الذى يغمر النفس على هيئة الخواطر التى لا يشك صاحبها فى أنها صادقة“<sup>٤</sup>.

(١) الفتوحات، ص ١٩٣.

(٢) محي الدين، ص ١٦٣-١٨١-١٨٤-١٨٦-١٩٨-٢٠٨، نفس المصدر.

(٣) موقع النجوم، ص ١١٥.

(٤) ص ٢٢-٢٥-٢٩-٣١-٣٢-٣٥، من دراسات في تصوف محي الدين بن عربى، مقدمة فصوص الحكم، ص ٤٨، مقدمة الفتوحات المكية، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٣٣٦-٣٣٥، الخيال في مذهب محي الدين ابن عربى، ص ٩٨-٩٧، محي الدين بن عربى، ص ٢٧٨-٢٨٧، موقع النجوم المتقدمة، ص ٣-٤-٥، ص ١٥١، ومواضع كثيرة في فصوص الحكم والفتاحات وغيرها.

ذلك لأن هذه الخواطر شيء من خفي غيبه تعالى، يختص لها من يشاء من عباده فهي تعريف من الله بأنها من عنده<sup>١</sup>.

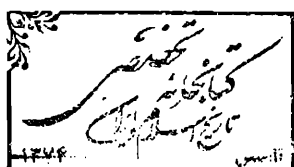
وابن عربي يصف هذه الخواطر، بأنها أول الواردات التي ترد على القلب نحو أمر من الأمور حين توجه النفس إلى الله، بإخلاص الإيمان والعبادة له<sup>٢</sup>، أو هي أول الكشف الذي يفاجأ الإنسان، والذي يسميه علم الضربة أو الرمية "وفي هذه الرمية أو اللحظة يكاد ينمحى عنصر الزمان والمكان، بحيث يمكن تشبيه هذا العلم المفاجئ الذي يشرق في الخيال بالعلم الذي يكسبه التلميذ من أستاذه فور سماعه"<sup>٣</sup>.

وبناءً على ذلك فالخاطر الأول لا ينطوي أبداً بالنسبة إلى العارف في نظر ابن عربي - الذي يؤكد لنا أن كلاً من النظرة الأولى والسماع الأول والكلمة الأولى لا تكون إلا مخلصة لله فكل هذه خواطر صادقة.. أما ما بعدها فهي عرضة للصواب والخطأ<sup>٤</sup>.

فهذه الخواطر هي سفراء الحق، فإذا وردت على قلب العارف "علم عن طريق المشاهدة ما أراد الله أن يلهمه به، فهو دائم الياقة ليتلقى هؤلاء السفراء، لأنه يعلم أنهم يمرون بساحته ولا يشتبون وهذه الخواطر تقع بباب الغافل، فإن اتبه لتقاهم، وإن ظل في غفلته عادوا حيث أتوا"<sup>٥</sup>.

وهذه الخواطر هي أدلة العلم اليقيني الذي "يبهه الله لبعض عباده من أخلصوا له الإيمان وتقرموا إليه بالفرائض والتواوفل" وهو علم ضروري بحيث لو أراد العارف أن يتخلص منه ما استطاع. ذلك لأن العلم اليقيني يستقر في نفسه بسبب نور الإيمان الذي يكشف عن حقيقة ما جاء به الوحي. فهي الخواطر بيات من الله سبحانه تصبح ذلك العلم اليقيني أو الضروري في قلب العبد، وصاحب هذه البيانات "على نور من ربه، وعلى صراط مستقيم، فيرى الأشياء على حقيقتها فيرى الشبهة شبهة، ولا تلتبس لديه هذه الشبهة باليقين"<sup>٦</sup>.

(١) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٣٥-٢٣٦.



(٢) نفس المصدر، ص ٣٣٦، الخيال عند ابن عربي، ص ٥٧.

(٣) الخيال عند ابن عربي، ص ٦١، دراسات، ص ٣٢٧-٣٢٠.

(٤) دراسات، ص ٣٢٦.

(٥) دراسات، ص ٣٢٦.

(٦) نفس المصدر، ص ٣٣٥، الفتوحات المكية، ج ١، ص ٣٤٢.

وهذه قضية يرجعها ابن تيمية إلى مبدأ علمي يلتقي فيه مع ابن عربي وهو (أن علم الإنسان مرجعه إلى شعوره نفسه بأنه عالم) وبناء على ذلك فمن الخروج على المبدأ العلمي، وصف ذلك الإنسان بأنه غير عالم فإذا كان علم الإنسان بكونه عالماً مرجعه إلى وجود ذلك وأحساسه في نفسه بذلك وهذا أمر موجود بالضرورة- لم يكن لهم أن يخبروا عما في نفوس الناس: بأنه ليس بعلم بغير حجة، فإن عدم وجودهم من نفوسهم ذلك لا يقتضي أن الناس لم يجدوا ذلك.<sup>١</sup>

ثم يبين ابن تيمية أن هذا حال أئمة المسلمين وسلف الأئمة وحملة الحاجة، فإنهم يخبرون بما عندهم من اليقين والطمأنينة والعلم الضروري.

ثم يستدل على ذلك بما جرى بين بعض أئمة المذاهب والعلماء المتقدمين فيورد حكاية يراها محفوظة ومشهورة عن (نجم الدين): فقد دخل عليه متكلمان، أحد هما: أبو عبد الله الرازي، والآخر من متكلمي المعتزلة وقل: ياشيخ بلغنا أنك تعلم علم اليقين؟ فقال: نعم، أنا أعلم علم اليقين، فقال: كيف يمكن ذلك، ونحن من أول النهار إلى الساعة نتاظر، فلم يقدر أحدنا أن يقيم على الآخر دليلاً؟- فقال: ما أدرى ما تقولان. ولكن أنا أعلم علم اليقين فقالا صف لنا علم اليقين، فقال: علم اليقين عندنا واردات ترد على النفوس تعجز النفوس عن ردتها، فجعلوا يقولان: واردات ترد على النفوس تعجز النفوس عن ردتها؟! ويستحسنان هذا الجواب. ويعلق ابن تيمية على ذلك بأن هذا العلم الضروري اليقيني "لأنه يلزم نفس المخلوق لزوماً لا يمكنه الانفكاك عنه" وأن المرجع في كونه ضرورياً "إلى أنه يعجز عن دفعه عن نفسه".

ثم يشير إلى أن هذين المتناظرين، سألا الشيخ نجم الدين عن الطريق إلى ذلك العلم فقال لهما "تركان ما أنتما فيه، وتسلكان ما أمركم الله به، من الذكر والعبادة"<sup>٢</sup>. فهذه إشارة إلى جدل المتكلمين غير المنتج الذي يرده ابن عربي أيضاً حين يقابل بينه وبين علم الكشف والذوق<sup>٣</sup>.

ويسمى ابن تيمية هذا العلم الضروري (علم الفطرة)، ويرى أنه يتقابل مع ما جاءت به الشريعة، إلا أنه يكون مجملًا والشريعة تأتي فتفصله، وذلك مثل صفة استواه تعالى على

(١) نقض المنطق لابن تيمية، ص ٣٧.

(٢) نقض المنطق، ص ٣٨.

(٣) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٤-٣٢٣.

العرش وكونه تعالى عالياً على مخلوقاته بائناً عنهم "فهذا أمر معلوم بالفطرة الضرورية التي يشترك فيها جميع بني آدم" ، ثم جاءت الشريعة وفصلت ذلك "كما أخبر الله به في القرآن والتوراة" <sup>(١)</sup> .

وطرق هذا العلم الضروري العبادة والتطهر، وكل من كان بالله أكثر معرفة وعبادة ودعاء، وأكثر ذكراً له بالقلب "كان علمه الضروري بذلك أقوى وأكمل فالفطرة (الخلقية) مكملة بالفطرة المنزلة (الشريعة) فإن الفطرة تعلم الأمر مجملأً، والشريعة تفصله، وتبيّنه، وتشهد بما لا تستقل الفطرة به فهذا، هذا، والله أعلم" <sup>(٢)</sup> .

ومن ثم فيرى ابن عربي أن هناك نوعين من المعرفة، معرفة أهل الطريق، وهي كشف محقق لا يصل إلى صاحبه "إلا عن عمل وتقوى" وهي علم موهوب لا تطرق إليه شبهة أو خطأ <sup>(٣)</sup> .

أما النوع الثاني "فربما كان من الأولى أن يسمى باسم العلم" <sup>(٤)</sup> ، وهو ذلك النوع الذي يكتسبه صاحبه عن طريق التفكير النظري والاستدلال العقلي، وهذا النوع عرضة للشك والريب، وليس بيقيني، لأنه يمكن الطعن في الوسائل المؤدية إليه وهي الحواس فهي "محددة بموضوعات كل حس منها، وفي حدود معينة" كما أن فيها من العلل ما فيها <sup>(٥)</sup> ، ولهذا عدل الصوفية إلى الطريقة الأولى التي لا تدخلها شبهة أو لبس، حتى يأخذوا علمهم عن عين اليقين <sup>(٦)</sup> .

وابن عربي يرى أن أصحاب هذه الطريقة لا يصلون إلى هذا النوع من العلم، إلا بالإكثار من الطاعات والتواكل بعد أداء الفرائض حتى يصلوا إلى درجة، يكون الحق فيها سمعهم

(١) نقض المطلق، ص ٣٨-٣٩، قارن: ابن عربي في (الخيال) للدكتور محمود قاسم، ص ٨٨، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٣٠١.

(٢) نقض المطلق لابن تيمية، ص ٣٩.

(٣) دراسات في الفلسفة، ص ٣٠١، الفتوحات، ج ٢، ص ٣٩٣.

(٤) موقع النجوم، ص ٣١.

(٥) دراسات، ص ٣٠٢-٣١٤، قارن: ابن تيمية: مجموعة الرسائل الكبرى، ج ٢، ص ١٩٣-٢٠٢، نقض المطلق، ص ٩٣-٢١، الفتوحات المكية، ج ٢، ص ٣٩٣.

(٦) دراسات، ص ٣٣٣، وانظر: موقع النجوم، ص ٣١-٣٢، الفتوحات المكية، ج ٢، ص ٣٩٣-٣٩٤.

وبصرهم وجميع قواهم وهي الدرجة التي يشير إليها حديث الأولياء، وحيثئذ يعرف الولي أو العارف الأمور كلها بالله، "ويعرف الله بالله، إذ لا بد من التقليد وإذا عرفت الله بالله، والأمور كلها بالله، لم يدخل عليك في ذلك جهل ولا شبهة"<sup>١</sup>، وهذا هو معنى قول بعضهم: "عرفت ربى بربى، ولو لا ربى ما عرفت ربى"<sup>٢</sup>.

وربما كان في هذه العبارة المتقدمة من ذي النون المصري تأسيس لذلك التعليل الذي يعلل به ابن عربى هذه المعرفة التي تأخذها النفس عن الله، ذلك لأن الأخير يرى أن سر فيض هذا العلم على النفس من لدن الله، ما تتصل به بالخالق تعالى من الوجه الخاص الذي يربطها به، أو تلك الرقائق الروحية التي تمتد إلى الإنسان من الله سبحانه<sup>٣</sup>، فإن لكل مخلوق وجهاً خاصاً يربطه بخالقه، ولو لا هذا الوجه، لما بقي في الوجود لحظة واحدة<sup>٤</sup>، فهذا الوجه الخاص، هو الذي يحفظ على الإنسان وجوده - وعلى كل كائن أيضاً - إلى أجل مسمى<sup>٥</sup>، وهو الطريق الذي يعلم به كل مخلوق خالقه حسب طاقته واستعداده "إِنَّ اللَّهَ يَتَجَلَّ فِي كُلِّ مُوْجَدٍ مِّنْ ذَلِكَ الْوَجْهِ الْخَاصِ فَيُعْطِيهِ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَا يَعْلَمُ مِنْهُ ذَلِكَ الْمُوْجَدُ وَمَا فَضَلَ أَهْلَ الْكِشْفِ إِلَّا بِعِلْمِهِ بِذَلِكَ الْوَجْهِ"<sup>٦</sup>، ولقد امتاز الإنسان عن بقية المخلوقات من ناحية توجيه الأسماء الإلهية كلها إليها، والأسماء الإلهية كما نعلم هي مفاتيح الوجود كله، وليس الوجود إلا تحقق هذه الأسماء، ونفوذ آثارها في الكون، ومن هنا كان آدم أو الإنسان مخلوقاً على الصورة الإلهية<sup>٧</sup>، وكان "خلاصة العلم ومجموع حقائقه ولما كان هذا هو شأنه فكان هناك وسائل تمت من آدم إلى كل إنسان أخضر من صلبه، وبما أن نسبة آدم إلى الله وإلى العالم هي نفس النسبة التي بينه وبين ذريته، كانت في كل إنسان "حقيقة، من كل صورة في العالم تمتد إليه لتحفظ عليه صورته،

(١) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٣٣٣.

(٢) هو قول ذي النون المصري. الرسالة القشيرية، ص ١٤٢.

(٣) محي الدين بن عربى (وليتتر)، ص ٢٣١-٢٣١-٢٨١.

(٤) محي الدين بن عربى، ص ٢٣٠-٢٣١، دراسات في فصوص محي الدين بن عربى، ص ٢٢، الخبال عند ابن عربى، ص ٩٠-٨٩.

(٥) محي الدين بن عربى، ص ٢٣١.

(٦) نفس المصدر والصفحة، الفتوحات المكية، ص ١٩٢، محي الدين ابن عربى، ص ٢٣١-٢٣٠، ص ٢٨١-٢٨٠.

(٧) محي الدين بن عربى، ص ٢٨٦-٢٨٧.

ورقيقة (أخرى) من كل اسم إلهي لتحفظ عليه مرتبته وخلافته، فهو يتتنوع في حالاته تتبع الأسماء الإلهية (كلها) ويتقلب في أكوناته تقلب العالم (في مظاهره).. فإذا تحرك حرك جميع العالم " واستدعى بتلك الحركة توجه الأسماء الإلهية عليه"<sup>١</sup> . ولذلك كان تنوع الخواطر وورودها على الإنسان عن طريق التجلّي الإلهي، وكان علم الذوق علمًا يقيناً لهذا السبب<sup>٢</sup> .

ويشير ابن عربي إلى أن هذا العالم يتتنوع بتتنوع الوجوه الخاصة أو الرقائق، التي تربط الإنسان بخالقه، والتي تتميز في كل إنسان عن الآخر وهذا هو السبب في اختلاف علم موسى عن علم الخضر عليهم السلام، حيث أنكر موسى (صلى الله عليه وسلم) على الخضر خرق السفينة وقتل الغلام، وإقامة الجدار، فلم يتبن الحكم في هذه الأفعال، ولذلك قال الخضر لموسى: "إنه على علم لا يعلمه موسى" ، فكل منهما له وجه خاص يربطه بالله، وعن ذلك الوجه كان علم كل منهما "فكان لموسى (أيضاً) علم حباء الله به وما كان الخضر ليعلمه"<sup>٣</sup> .

ولكن هذا العلم الإنساني مهما يكن لا يصل إلى العلم بذات الحق "فالعلم بذات الحق محال حصوله لغير الله"<sup>٤</sup> . وهذا هو ما رأيَناه عند الغزالى من قبل حيث قال: لا يعرف الله، إلا الله.

ومن خصائص هذا العلم عند ابن عربي، أنه لا يكتسب اكتساباً ولا يسعى الإنسان إليه، بل هو منحة إلهية يعطيها الله لمن يشاء من عباده. ويدرك لنا تجاريته في ذلك فيقول: "أنه ما فكر فقط أن يطلب من الحق أن يطلعه على كون من الأكون، ولا حادثة من الحوادث، وإنما ارتضى لنفسه أن يدع أمر نفسه لله حتى يستعملها فيما يرضيه" فهو لا يريد أن يخضه الحق بمقام يسمو به على بقية الناس، ويرى أن هذا هو مظهر العبودية المضطلة<sup>٥</sup> . وأن صاحب الكشف الحقيقي هو الذي لا يطلب الكشف، بل الكشف هو الذي يفاجئه<sup>٦</sup> .

(١) محي الدين بن عربي، ص ٢٨٠-٢٨١.

(٢) نفس المصدر، ص ٢٨٧.

(٣) الخيال في مذهب محي الدين بن عربي، ص ٨٩-٩٠.

(٤) محي الدين، ص ٢٣١.

(٥) الخيال، ص ٩٦-٩٧، قارن أيضاً نهاية، ص ٢٥، من نفس المصدر.

(٦) نفس المصدر، ص ٩٤.

كما أن من صفات هذا العلم أيضاً، أن لا يكون له مستند معين، ولا يعرف الإنسان من أين أتاه، وقد يكون من الخفاء بحيث لا يعرفه " سوى أسرار العارفين وأعماقهم، لا نفوسهم، أي أنها تكون أقرب إلى اللاشعور منها إلى الشعور" <sup>١</sup>. وهي طبيعة العلم الضروري كما يصفه الإمام الغزالى بأنه لا يمكن ذكر مستنته على التعين <sup>٢</sup> وذلك مثل الذي يخبره جماعة بخبر متواتر فإنه لا يمكنه أن يذكر أن اليقين مستفاد من قول واحد معين، بل من حيث لا يدرى، ولا يخرج عن جملة ذلك، ولا بتعيين الآحاد <sup>٣</sup>.

### (و) متى يكون هذا العلم لدinya؟

وإذا كان ابن عربى يقول بأن هذا العلم اللدنى، إنما هو ثمرة متابعته للرسول صلى الله عليه وسلم وإنقاده به في أفعاله وأحواله، وأن العارفين أصحاب هذه العلوم إنما يسيرون على أقدام الأنبياء <sup>٤</sup> إلخ، فإنه لا يكتفى بذلك بل يطلب رد كل ما خطر على بال الوالى، أو ورد عليه إلى ميزان الشرع الكريم، وقياسه بمقاييسه. فهناك علامة لا تخفي، وهي أن الكشف "لا يكون إلا من يلتزم بآداب الشرع ولمن إذا وقعت منه معصية رآها معصية فإذا لم يكن هذا هو شأنه فهو شخص لا يعبأ به الله على حد تعبير ابن عربى... فليس لأحد أن يرتكب المعصية، أو يحرم الحلال محتجاً بأنه من أهل الكشف. فاللتزم الشرع هو الميزان الدقيق الذى يفرق بين أصحاب الكشف وبين أدعيائه، وللعارفين في رسول الله قدوة حسنة <sup>٥</sup>.

وبهذا ففضل الوسائل عند ابن عربى لإكمال الخلق، هو أن يرى المرء نفسه في مرآة الرسول صلى الله عليه وسلم فلا تطلب مشاهدة الحق إلا في مرآة نبيك فاللزم الافتداء والاتباع، ولا تطأ مكاناً لا ترى فيه قدم نبيك <sup>٦</sup>.

فالكامل عند ابن عربى من عمل على الإيمان مع ذوق العيان، وهو يخبر عن نفسه بأنه مع وصوله إلى درجة المشاهدة والعلم اليقيني إلا أن ذلك لم يرحرحه عن إيمانه بالله وبرسوله وبما جاء به مجملأً ومفصلاً فعملت على إيمانى بذلك حتى علمت من أين آمنت، وكشف الله عن

(١) الخيال، ص ٨٩.

(٢) المتقى من الضلال، ص ١٣٧.

(٣) المتقى من الضلال، ص ١٣٧.

(٤) انظر: الخيال، ص ١٦، محيى الدين.

(٥) الخيال، ص ٩٠، ٩١.

بصري وبصيري، فصار الأمر لي مشهوداً وعلمت قدر من اتبعه وهو الرسول محمد صلى الله عليه وسلم، واطلعت جميع ما آمنت به مجملًا وشهدت ذلك كله، فما زحزعني علم ما رأيته وعايته عن إيماني، فواخبت بين الإيمان والعيان<sup>(١)</sup>. ثم يؤكد استمساكه بالكتاب الكريم و بما أتى به الرسول صلى الله عليه وسلم فيرجع هذا الكشف إلى "حضررة القرآن وخزانته" ويقول أنه أعطى مفتاح الفهم فيه والإمداد منه "وهذا كله حتى لا نخرج عنه، فإنه أرفع ما يعن، ولا يعرف قدره إلا من ذاقه وشهد منزلته حالاً من نفسه، وكلمة الحق به في سره"<sup>(٢)</sup>.

وهو يرى أن صاحب الكشف، بهذا يكون قد تمحض في الأخذ عن الرسول صلى الله عليه وسلم، وبعد عن أهل المذاهب والتقليد والمتلدين <sup>(٣)</sup> ولهذا فالقديم الصادق لا ينتهي إلى مذهب، إنما هو مع الرسول الذي هو مشهود له<sup>(٤)</sup>. فصاحب الكشف عنده ملتزم دائماً بما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم "فإن الأولياء إذا عملوا بما شرع لهم هبت عليهم من تلك الحضرات الإلهية، نفحات جود إلهي كشف لهم من أعيان تلك الأمور الإلهية التي قبلت من الأنبياء عليهم السلام"<sup>(٥)</sup>.

وبناء على ذلك فليس من المقبول عند ابن عربى أن يتعارض كشف الأولياء مع ما جاء به الأنبياء وقياسه بمقاييس الشرع كما تقدم "إذا من المقرر في هذه الحالة أن كشف الولى قد طرأ عليه الخلل بسبب أنه أقحم على كشفه نوعاً من التأويل الذي جاء به عن طريق الفكر والنظر"<sup>(٦)</sup>. وهذا راجع كما يقول أستاذى الدكتور أبو الوفا إلى "أن التجربة الصوفية واحدة في أصلها" ولكن اختلاف الصوفية راجع إلى التفسير الذى يعملونه لها بحسب ثقافاتهم واتجاهاتهم المختلفة" ، كما يرجع أيضاً إلى الفروق الفردية بين صوفى وآخر<sup>(٧)</sup>.

فالرجوع إلى ميزان الشرع هو النداء الذى يوجهه إلى الأولياء وأصحاب الكشف ويطالبهم به دائماً في كل ما يعن لهم من الأمور، وقد سبق أن ردد الجنيد، وأبو سليمان الدرانى وغيرهم

(١) محبي الدين، ص ٢٧٤.

(٢) الجنال، ص ٩٥، ٩٦، الفتوحات، ج ١، ص ٥٦-٥٧، ٥٩، ص ٣٩٣، ج ٢.

(٣) الجنال، ص ٩٨-٩٩، الفتوحات، ج ٣، ص ٣١٠، ٣٦١.

(٤) نفس المصدر، ص ٩٩.

(٥) الجنال، ص ١٠٠، الفتوحات، ج ٢، ص ٣٩٤.

(٦) انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٣، ١١، وما بينهما.

هذا النداء<sup>١</sup>، فابن عربى في هذا المجال إذن من هؤلاء الذين أعلنا تمكهم بالكتاب والسنّة، ومن نهج على نهجهم استجابة لقوله تعالى "فَإِن تنازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ"<sup>٢</sup>، الآخر<sup>٣</sup>.

وهنا نجدنا مع ابن عربى أمام الالقاء مع ابن تيمية في أصل آخر من أصول الكشف، وذلك حيث يقول هذا الأخير لكن ليس لأحد أن يطلق القول على ما يقع في نفسه أنه وحي لا في اليقظة، ولا في المنام إلا بدليل يدل على ذلك<sup>٤</sup>.

وبهذا فالعنصر الإسلامي، والمصدر القرآني أصل لأمور المعرفة والكشف عند ابن عربى رغم ما يتراءى لنا عنده من التأثر بالثقافات الأخرى.

(ز) مظاهر هذه المتابعة للرسول (صلى الله عليه وسلم) وأثرها فيما أوقته من كشف:

يمكى محيى الدين بن عربى أنه حرص على أن يتبع الرسول صلى الله عليه وسلم في كل ما جاء به إلى أقصى غاية، وأبعد مدى<sup>٥</sup>، فكان يقتدي به صلى الله عليه وسلم في كل شيء جاء به عدا ما كان خاصاً به صلى الله عليه وسلم وحده، وذلك مثل زواجه صلى الله عليه وسلم بأكثر من أربع وكان يقلده في كل فعل من أفعاله: في أكله وشربه، وجميع ما ينسب إليه، من عبادة أو معاملة "فيصلى صلاته ويصوم صيامه، ويعامل أهله معاملة الرسول لأهله من مزاح وجده"<sup>٦</sup>. بل في الأفعال التي "أقامه الله فيها من أوراد وتسبيح وصلوة، لا ينقص من ذلك" بل لقد بلغ الأمر بابن عربى في ذلك أن واصل في صيامه<sup>٧</sup>، كما كان الرسول صلى عليه وسلم يواصل، وإن كان الرسول صلى الله عليه وسلم قد نهى عن ذلك إلا أن ابن عربى قد أراد بذلك البلوغ في متابعته صلى الله عليه وسلم إلى أبعد مدى. وهي حساسية قوية في هذا المجال جعلت

(١) الخليل، ص ٩٩، الفتوحات، ج ٢، ص ٨، انظر الفقرة الخاصة بالجنيد من هذه الرسالة وصدر هذا الفصل.

(٢) انظر الفصوص، ص ٤٨، حيث يقول: "وَمِنَ اللَّهِ أَرْجُو أَنْ أَكُونَ مِنْ أَيْدِي فَتَأْيِدٍ وَقِيدٍ بِالشَّرِعِ الْحَمْدِيِّ الْمَطْهُرِ".

(٣) سورة النساء: ٥٩.

(٤) مجموعة الرسائل الكبرى، ج ٢، ص ٢٠٢.

(٥) انظر الفتوحات، ج ٢، ص ٣٩٣، ٣٩٤، موقع النجوم، ص ٦٨-٧٠.

(٦) دراسات في تصوف محيى الدين بن عربى، ص ٢٥.

(٧) دراسات في تصوف محيى الدين بن عربى، ص ٢٦.

ابن عربى ينظر، إذا اختلفت الروايات التي تحدد أفعال الرسول صلى الله عليه وسلم فيعمل "بكل رواية وقتاً ما ولو لمرة واحدة"<sup>(١)</sup> حرصاً على أن لا يفوته عمل من أعمال الرسول صلى الله عليه وسلم.

وهذه المتابعة للرسول صلى الله عليه وسلم جعلته يقف مواقف الرسول ويرثه في أحواله، ووارداته<sup>(٢)</sup>. ومن ذلك قراءته للقرآن الكريم، فإنه كان يشعر بأنه يتلوه من قلبه بدلاً من أن يكون مجرد أصوات وألفاظ يرددتها لسانه، وهو يرجع ذلك إلى أنه كان دائماً في مقام الذلة والخشية، وهذا المقام من شأنه أن يعطي الخشوع، والخشوع من شأنه أن يعطي العلم والتتصدع "وفي حالة التتصدع ينبعث القرآن من القلب<sup>(٣)</sup> لا من اللسان<sup>(٤)</sup>".

وفي هذه الحالة "فإنه يعلم من معانيه ما لم يكن يعلم" فإن قراءة القرآن من القلب مظهر للوراثة الكاملة للرسول صلى الله عليه وسلم وبها يشعر المرء بمحلاوة القرآن في قلبه "فإذا وجد هذه الحلاوة التي تفوق كل لذة فذلك الذي نزل عليه القرآن الجديد" أي شعر به كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يشعر هو والصحابة عند قراءته ونزوله، فعلم منه ما لم يعلم، ووجد فيه كل ما يريد، ونزل الحق في قلبه، وكلمة "من سره في سره". وهذا هو مضمون قولهم "حدثني قلبي عن ربي من غير واسطة"<sup>(٥)</sup>.

وهذه الخاصية في نظر ابن عربى، لا تتأتى إلا للإنسان الكامل، وذلك أن الإنسان الكامل هو خلاصة العالم كما تقدم، والقرآن خلاصة الكتب السماوية، وبهذا التجانس "فالإنسان الكامل هو الذي يتلو القرآن من قلبه" فيتدوّق ما كان يجده الرسول في نفسه "في مثل الوحي بالملك فيجد الوارث ذلك في اللمة الملكية، ومن الملك الذي يسده، ومن الوجه الخاص الإلهي بارتفاع الوسائط، فيجد لذة نزوله على قلبه، فالقرآن في تجدد في هذه الحال".

(١) نفس المصدر، ص ٢٥.

(٢) نفس المصدر، ص ٢٢، ٢٣، ٣٧-٣٦، الفتوحات، ج ١، ص ١٩٥.

(٣) ر بما كان متاثراً في ذلك بقوله تعالى: "لَوْأَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لِرَأْيِهِ خَاشِعاً مَتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ الْخَشْرَ" آية ٢١.

(٤) دراسات في تصوف محيي الدين بن عربى، ص ٢٨.

(٥) دراسات في تصوف محيي الدين بن عربى، ص ٢٨، ٢٩، ٤٤٤، ٤٤٥ أيضاً مقالاً للدكتور محمود قاسم في منهج ابن عربى في تفسير القرآن، مجلة الهلال ديسمبر، سنة ١٩٧٠م، الفتوحات، ج ١، ص ٤٩١، وفي هذا الواقع فهذه هي القراءة، التي يشير إليها القرآن الكريم في قوله: "لَوْأَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ إِلَّا" سوره الخشر: آية ٢١.

ولن يقرأ القرآن من قلبه هذه القراءة إلا صاحب التنزل، وهو صاحب الذوق الميراثي والعارف أو الولي الذي يرث الرسول صلى الله عليه وسلم في هذه القراءة هو أحد هؤلاء الذين قيل فيهم: إن من استظرف القرآن عن ظهر غيب، فهو الذي أدرجت النبوة بين جنبيه<sup>١</sup>، فيصير نوراً كله فيصير من أمامه، ومن خلفه- كما حدث للرسول صلى الله عليه وسلم وكما دعا الله سبحانه وتعالى في ذلك بقوله "... واجعلني نوراً- ويصير وجهها كله فلا تميز له جهة عن جهة<sup>٢</sup>.

وقد حكى ابن عربي أن ذلك قد حدث له، في إحدى التجارب التي مرت به<sup>٣</sup>.  
 والإمام الشوكتاني كرائد من رواد السفينة، يرى أنه ليس هناك ما يمنع من ذلك - فأي مانع من أن يمد الله سبحانه عيده من نوره فيصير صافياً من كدورات الحيوانية الإنسانية، لاحقاً بالعالم العلوي ساماً بنور الله، مبصراً بنور الله<sup>٤</sup>؟ وخاصة أن الله سبحانه قد وصف عباده بذلك النور فقال: "نورهم يسعى بين أيديهم"<sup>٥</sup>، فمن أ美的 الله سبحانه بنوره في جميع بدنها صار لاحقاً بالعلم العلوي ومن أ美的 عضواً منه بنور الله صار ذلك العضو نورانيا، فإن كان من الحواس كان لها من الإدراك ما لم يكن لغيرها من الحواس التي لم تتد بنور الله عز وجل<sup>٦</sup>.

وهذا المقام وإن كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم أولاً فهو لبقية المؤمنين أو الأولياء الذين اتباعه بحكم التبعة والوراثة كما يقول ابن عربي، والقرآن الكريم قد صرخ بهذه المظاهر أو الأحوال التي تشير للأولياء أو الكاملين أشار إليها ابن عربي، ووافقه الإمام الشوكتاني فقال تعالى إلى جانب الآية المتقدمة، يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم وبأيامهم<sup>٧</sup>.

(١) هنا حديث موضوع: الفوائد المجموعة الشوكتاني، ص ٣٠٦.

(٢) دراسات في تصوف ابن عربي، ص ٢٩، ٣٠، الفتوحات، ج ١، ص ٤٩١، ٣٣٥، وقد جاء هذا الحديث المقدم في الصحيحين وغيرهما. انظر قطر الولي الشوكتاني، ص ٤١٥.

(٣) الفتوحات، ج ١، ص ٤٩١، دراسات في تصوف محبي الدين، ص ٣٠، ٢٩، الواقع بهذه القراءة هي التي يريدها الله ورسوله، فقد أثبأ الرسول (ص) عن الخوارج ووصفهم بشر صفة، وهي: أنهم يقرأون القرآن لا يجاوز حناجرم ولذلك فهم يرثون الإسلام، كما يرثون السهم من الرمية. التحفة العراقية في الأعمال القلبية لابن تيمية، ص ٢٥. طبع المكتبة السلفية، سنة ١٣٦٦هـ.

(٤) التحرير: ٨، انظر أيضاً: قطر الولي، ص ٤١٥، ٤١٦.

(٥) ص ٤١٦، ٤١٧، نفس المصدر.

(٦) الجديد: ١٢، انظر أيضاً آية: ٢٨، ١٣.

وفي الآية السابقة يشير بذلك إلى فضيلة التبعة للرسول صلى الله عليه وسلم أو وراثته فيقول: "يُوْمَ لَا يَخْرِي اللَّهُ النَّبِيَّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ، وَبِأَيْمَانِهِمْ، يَقُولُونَ رَبُّنَا أَتَمْ لَنَا نُورُنَا".

فهذا نص على أن الإنسان يصير نوراً، وأنه يرى من الجهات الأخرى مثل ما يرى من أمامه، فهذه هي مرتبة العارف التي يرى ابن عربي، أنه قد نالها، بمنظوره إلى القرآن الكريم من مرتبة الرسول نفسه "لَا مِنْ حِلَّةٍ مِّنْ بَعْثِ الرَّسُولِ إِلَيْهِمْ فَتَلَاهُ مِنْ قَبْلِهِ قَبْلَ أَنْ يَتَلَوَهُ بِلِسَانِهِ، وَلَوْلَا ذَلِكَ لَمَا اهْتَدَى إِلَى إِدْرَاكِ مَعْنَاهِهِ" إذ ليس سمع النبي صلى الله عليه وسلم ولا فهمه، فهم السامع من أمته فالعارف يأخذ القرآن بفهم الرسول صلى الله عليه وسلم وسمعه<sup>(١)</sup>. والواقع أن الاستفادة من قراءة القرآن، تحتاج إلى هذا النوع من التدبر، أو الحضور، أو التركيز والاندماج، أو الإقبال على الآيات بكلية الإنسان- أي التعبير تشاء- وهذا هو التدبر الذي طلبه الله سبحانه من لم يؤمنوا بالرسول صلى الله عليه وسلم أفلأ يتدبرون القرآن أم على قلوب أفالها<sup>(٢)</sup>؟

وقد يرقى القارئ أو العارف عند ابن عربي عن هذه الدرجة وهي للرسول صلى الله عليه وسلم ولا شك لأنه هو الذي يتلو كتابه... بلسان هذا العبد عن حضور من العبد التالي لذلك<sup>(٣)</sup>.

وقد يكون في مثل هذا التعبير ما يوهم بالحلول أو الاتخاد، ولذلك قال ابن تيمية "من قال: إن المسموع من القراءة. هو صوت الرب، فهو إلى تأديب المجانين أحوج منه إلى خطاب العقلاء"<sup>(٤)</sup>.

ولكن هذا الإيهام بعيد جداً، فإن التعبير وارد مورد البيان للقراءة التي يجب أن تكون، وهي القراءة التي يتحقق بها التدبر والخشية والتأثير، والتتصدع كما جاء في القرآن الكريم: "لَوْ

(١) دراسات في تصويف محيي الدين بن عربي، ص ٣٦، ٣٧.

(٢) سورة محمد (ص)، آية: ٢٤.

(٣) الفتوحات، ج ٤، ص ٥٩٨.

(٤) رسالة لابن تيمية مخطوطة في الحديث عن قوله تعالى: "إِنَّ أَحَدَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ" ص ١٧٣ ب، ضمن مجموعة لابن تيمية. برقم ٦٩٥، تفسير دار الكتب المصرية.

أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله<sup>(١)</sup>، إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم، وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً وعلى ربهم يتوكلون<sup>(٢)</sup>، الله ربهم، ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله<sup>(٣)</sup>. وهذا لا يتحقق إلا بذلك النوع من القراءة.

وابن تيمية، قد ذهب هذا المذهب في كيفية القراءة التي يجب أن تكون عند سماعها - جل القلوب ودموع العين واقشعرار الجلد - وقال معلقاً على من لا يرى هذه القراءة: "وقد يلزم حال هؤلاء من فيه من قسوة القلوب والررين عليها والخلفاء عن الدين ما هو مذموم"<sup>(٤)</sup>. فعبارته المتقدمة لا يزيد بها الاعتراض على تلك الكيفية من القراءة، وإنما ينحدر بها من أن نعتقد أن صوت القارئ للقرآن هو صوت الله، كما يدل على ذلك لفظ (صوت الرب) كما أن السياق الذي وردت فيه وهو رده على الخائضين في أن ألفاظ القرآن قديمة أو حادثة، يؤكد أنه لا يزيد بها ذلك النوع من القراءة<sup>(٥)</sup>.

ويفضل هذه الوراثة الروحية للرسول (صلى الله عليه وسلم) وبركة اتباعه يعلن ابن عربي أنه قد نال شيئاً من ميراثه للرسول صلى الله عليه وسلم في معجزة الإسراء: فقد رأى بعين الخيال كأنه عرج به إلى السماء "وكان في صحبة ملك من الملائكة" وقد رأى في هذا المرآج بطرق الكشف والشهود، كثيراً من الأسرار الإلهية التي تدور حول الترغيب والترهيب "ومسائل الجنة والنار، والرحمة والسعادة، وتقابل الأسماء الإلهية"<sup>(٦)</sup>، إلخ.

وهذا المرآج وإن كان بعين الخيال، إلا أن للخيال ٧ عند ابن عربي منزلة تعادل منزلة الكشف والشهود، فعنده أن من رزق هذا المقام من أهل الله فإنه يرى الأشياء على ما هي عليه، وكل ما يمر به في هذا المقام، فإنه حقيقة لا ريب فيها "فإنك إذا كلت به شبت، وإن أمسكت فيه شيئاً من ذهب أو ثياب، بقى معك على حاله لا يتغير".

(١) سورة الحشر: آية ٢١.

(٢) سورة الأنفال: آية ٢.

(٣) سورة الزمر: آية ٢٢.

(٤) رسالة الصوفية والقراء، ص ٦، ٧.

(٥) الرسالة المخطوطة المتقدمة، نفس الصفحة.

(٦) دراسات في تصوف محيي الدين بن عربي، ص ٣، ٢١، الخيال، ص ١١.

وقد كان يواصل الصيام، فكان الله يطعمه ويستقيه في حضرة الخيال ٠ وعلى هذا الأساس أمكنه أن يصوم يومين متاليين، وأن يشم الناس رائحة الطعام من فمه<sup>١</sup>، حسبما قال. وربما لم يكن قصده من حكاية هذا المراجع ذاته، وإنما كما يقول الأستاذ الدكتور محمود قاسم "أن يعرض علينا آرائه الخاصة من خلال مراحل هذا الإسراء الخيالي"<sup>٢</sup>. ومن ذلك أنه يبين لنا، أن تجربة الإنسان وتحرره من شهواته، من شأنه أن يلتحقه بالملائكة<sup>٣</sup>، فإنه لما تحرر من العناصر المادية التي يتالف منها جسمه "وسما عليها، بدأت تكتشف له أشياء لم يكن رأها من قبل، فوجد نفسه كأنه في السماء الأولى، ولقي آدم عليه السلام، وهنا يومئ ابن عربي إلى رأيه في الإنسان والعالم، وأن الإنسان عالم صغير في مقابلة العالم الكبير وأن كليهما لا يزال دائماً في حيز الإمكان، والافتقار إلى الله<sup>٤</sup>، فيقول: إنه رأى آدم وبنيه في القبضة الإلهية، وخارجها في آن واحد فسأل عما يوجد في القبضة الأخرى، فقيل: إنه العالم الذي يحتوي على جميع الكائنات، بما فيها آدم وبنوه<sup>٥</sup>. إلخ.

وهكذا نراه يقدم في هذا الإسراء، أسراراً إلهية اختص بها الأنبياء مثل عيسى ويجيبي، وهارون وإبراهيم الخليل عليهم السلام، ثم يؤكد بقصة إسرائه هذا أو مراججه ثمرة متابعته للرسول (صلى الله عليه وسلم) فقد استمر في الصعود، حتى انتهى إلى البيت المعمور وسدرة المتهى "وعندئذ غشيت الأنوار حتى صار نوراً كله، وهناك قيل له: إنه محمدي القام، وأنه من ورثة محمد (صلى الله عليه وسلم) في أفعاله وأحواله، وعلومه<sup>٦</sup>. وتأكيداً لهذه الوراثة، فإنه

(١) دراسات في تصوف ابن عربي، ص ٢٧، الفتوحات، ج ٢، ص ٤٧٢، ٦٢٠، الخيال، ص ٢٦، ٣٧، ١٠، ١١، ولكن هذه مبالغة يبعد تصديقها.

(٢) دراسات في تصوف ابن عربي، ص ٣٠.

(٣) نفس المصدر والصفحة، قارن ابن القيم في: الفوائد، ص ١٥٩، ١٦٠، حيث يذهب إلى ما ذهب إليه ابن عربي في هذه الفكرة.

(٤) محبي الدين، ٢٢١، ٢٢٢، ٢٤٤، ٢٥٨.

(٥) دراسات في تصوف ابن عربي، ص ٣١.

(٦) دراسات في تصوف ابن عربي، ص ٣١.

يُعْرَفُ فِي النَّهَايَةِ، بِأَنَّ إِسْرَاءَهُ لَمْ يَكُنْ إِلَّا عَنْ طَرِيقِ الْخَيْالِ، مَعَ تَسْلِيمِهِ، بِأَنَّ الرَّسُولَ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) كَانَ بِالْحَقِيقَةِ، وَبِالرُّوحِ وَبِالْجَسَدِ مَعًا<sup>١</sup>.

ح- رأيه في الخير والشر وارتباط ذلك برأيه في الأسماء الإلهية،

وَعِلَاجُهُ لِهَذِهِ الْمُشَكَّلَةِ يَقُومُ عَلَى ذَلِكَ الْذُوقِ أَوِ الْخَيَالِ الْكَشْفِيِّ الَّذِي أَخْذَهُ عَنِ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَرَاثَةً، وَحَصَلَ بِهِ مَا حَصَلَ مِنِ الْعِرْفَانِ أَوِ عِلْمِ الْحَقَائِقِ وَالْأَسْرَارِ<sup>٣</sup>، وَهُوَ يُسَمِّي ذَلِكَ الْذُوقَ عِلْمَ النَّظَرَةِ أَوِ الْبَصِيرَةِ أَوِ الرَّمِيَّةِ، تَلِكَ النَّظَرَةُ الَّتِي قَادَتْهُ إِلَى رَؤْيَا اللَّهِ فِي الْأَشْيَاءِ كُلُّهَا. وَإِلَى تَمْثِيلِ أَسْمَائِهِ فِي مَظَاهِرِ ذَلِكَ الْكَوْنِ كُلِّهِ<sup>٤</sup>. وَمِنْ خَلَالِ هَذِهِ النَّظَرِيَّةِ الْأُخْرَى يَفْسُرُ فَكْرَةُ الْخَيْرِ وَالشَّرِّ فِي الْعَالَمِ فَيَرِي أَنَّ مَا يَوْجَدُ فِي الْحَيَاةِ مِنْ سَعَادَةٍ أَوْ شَقَاءٍ، وَمِنْ عَافِيَّةٍ أَوْ بَلَاءٍ، إِنَّمَا هُوَ مِنْ تَأْثِيرِ الْأَسْمَاءِ الْإِلَهِيَّةِ فِي الْعَالَمِ<sup>٥</sup>.

وهذا أمر طبيعي، لأن الله له أسماؤه العديدة التي لابد وأن ينفذ أثرها في الكون وفي الخلق فهو يسمى بالمبلي والمعدب والمنعم، وكل إنسان في هذا العالم يقبل تأثير هذه الأسماء المضادة<sup>٩</sup>.

فقد خلق قابلاً لتحقيق أي اسم فيه من هذه الأسماء<sup>١٠</sup>. وهذا من سر القدر للذى فيه صلاح العالم، فإن العالم في أصله خير والشر أمر عارض فيه وقد وجد هذا الشر بالعرض،

(١) دراسات في تصويف ابن عيّا، ص ٣١، الفتوحات، ج ٢، ص ٢٧٠.

(٢) دراسات في تصوف ابن عباس، ص ٣٣، مقدمة الفصوص، والفتواه.

(٣) انظر: الفقرة الخاصة بفكرة الخلق عند ابن عربي فيما تقدم، الخيال في مذهب ابن عربي، ص ٥٨، ٥٧، ٦١-٦٥.

(٤) محيي الدين بن عربي، ص ٨٦، الفتوحات، ج ١، ص ٢٦٣.

#### ٥) نفس المصادر.

(٦) ونلاحظ أن ابن عربي في علاجه لهذا الموضوع قد خرج عن مبدئه أو مذهبة في وحدة الوجود كما هو حاله في كثير من المواقف، كما يشير إلى ذلك ابن تيمية بأنه لا يثبت على الاتحاد ثبات غيره عليه وأن كلامه فيه خير كثير، وأنه أقرب القائلين بوحدة الوجود إلى الإسلام. وإنما عالجها كما أشرت أول هذه الفكرة من زاوية (مبدأ الأسماء الإلهية وضرورة نفوذها، وظهورها في الوجود) فما هي من جريرة، لاتصل إلى إسقاط الالتزام الأخلاقي عن البشر، وإنما بالقدر الذي يثبت وجود الله وهيمته على السكون وما يجري فيه كما قال: «إليه يرجع الأمر كله فاعبده وتوكل عليه»، ١٢٣ هـ وثبت خضوع البิด الله، ويجد من غروره، أو حرجه المطلقة كما تشير إلى ذلك الآية ما من دابة إلا هو أخذ بناصيتها، ١٥٦ هـ، ونبقي بعد ذلك مسؤولية المكلفين أمام ما يعلمون نظير ما منحوا من العقل وحرية الإرادة، وما يشير إليه

ليكمل ذلك الحير الذي فيه بالذات فإنه من سر القدر أن يوجد الشر بجانب الخير لكمال ذلك الحير، فإن الحر والبرد ما جاء كلاهما إلا لتحقيق مصالح العالم، فهما ضروريان للنبلات الذي يحتاج إليه البشر ومع ذلك، فإننا نجد من يتآذى من البرد، أو من الحر<sup>١</sup>.

ولكنا لو راجعنا أنفسنا ودققنا النظر، لعرفنا أن ما تضرر منه شرط في تحقيق النفع الذي نرجوه<sup>٢</sup>. فالنشر في الواقع ليس له وجود إلا من وجهة نظرنا الضيقة وحسب ذاتيتنا الخاصة، كما أن الشر إذا قلنا أن هناك شرًا، هو وليد طبيعة المكبات<sup>٣</sup>، وأن الممكن بعد خروجه إلى حيز الوجود قد يلحقه الشر، لأمر أو لآخر، لسبب، كامن فيه، فالعالم قد وجد من أجل الخير أصلًا، أما إذا عرض له الشر فذلك راجع إلى طبيعته ذكائن ممكن لأن كل ممكن في الوجود له وجهان: "وجه إلى الحق، ووجه إلى غير الحق" فوجهه الذي يتوجه لغير الحق، هو من حيث أنه كائن ممكن، ويلحقه العدم<sup>٤</sup>، ومن هذا الوجه الأخير يمكن أن يأتي له ذلك الشر العارض الذي لا بد منه لأجل الخير.

هذا بالنسبة للصالح العام، كذلك يمكن أن يقال بالنسبة للصالح الفردي<sup>٥</sup>، أو الخاص، أن ما ينزل بالأفراد، والأمم من مصائب وكوراث، إنما هو من صالح هؤلاء، وأنه قد يكون نوعاً من العقاب يعجل الله به للمذنبين في أثناء هذه الحياة، وقد قال تعالى: "وما أصابكم من مصيبة فيما كسبت أيديكم ويعفو عن كثير"<sup>٦</sup>. وهذا يعتبر تكفيراً للمذنبين عن بعض خطاياهم وعدم محاسبتهم عليها في الآخرة وهو نوع من التطهير الذي يلاقيه الإنسان في عدم حياته قبل مغادرته

---

الدكتور الطويل من تلك الجبرية الصارمة التي تسيطر على معاجلة ابن عربى لهذا الموضوع نتيجة قوله بوحدة الوجود فليست بظاهرة في هذا الموضوع.

أنظر: الكتاب التذكاري (محى الدين بن عربى)، ص ١٦٤ - ١٦٩، قارن: الفوائد لابن القيم، ص ١٥٨ ، وما قبلها وما بعدها، مناهج الأدلة لابن رشد، ص ٢٢٤-٢٣٣.

(١) محى الدين، ص ٨٥.

(٢) محى الدين، ص ٨٥، ٢٤٠ - ٢٣٧، مناهج الأدلة لابن رشد تحقيق د. محمود قاسم الطبعة الثالثة سنة ١٩٦٩.

(٣) نفس المصدر، ص ٩٣.

(٤) نفس المصدر، ص ٨٧.

(٥) دكتور محمود قاسم في محى الدين بن عربى.

(٦) سورة الشورى، الآية ٣٠.

هذه الدنيا، ومثل ذلك مثل إقامة الحدود، فإنها تطهير لمن أقيمت عليه<sup>(١)</sup>، وربما غادر بعض البشر هذه الحياة الدنيا "وما عليه خطيئة لكثره ما يبتليه الله به"<sup>(٢)</sup>.  
 فهذا وجه خير للإنسان، لأدخل للشر فيه مهما تراءى لنا ذلك ظاهراً بل قد يذهب ابن عربي في عدل الله وخيرية أفعاله، أن يجعل الله عباده يذنبون من أجل أن يعرفوه ليستغفروه، كما جاء في الحديث الشريف "لولم تذنبوا لجاء الله بقوم يذنبون فيستغفرون فيغفر الله لهم"<sup>(٣)</sup>، وهو يلتقي في ذلك مع ابن تيمية ومع الإمام الشوكاني، فإن الأول يرى أن التوبة، فإن داود عليه السلام "كانت حاله بعد التوبة خيراً منها قبل ارتكاب الذنب"<sup>(٤)</sup>.

ويتحدث الإمام الشوكاني عن ذلك الوجه الآخر للممكنت، وأنها يلحقها العدم أو الشر عن طريقه، فيرى أنه في واقعة خير، وأن الناس إذا أذنوا بناء على ذلك، فإن هذه الذنوب قد تكون خيراً لهم، لأنه من شأن بني آدم أن تكثر منهم الذنوب، لما جبلوا عليه من الميل إلى الشهوات، وأن من حاول منهم أن لا يقع منه ذنب البة، فقد حاول ما لا يكون، لأن العصمة، لا تكون إلا للأئماء، فلو راموا أنهم لا يذنبون أصلاً، راموا ما ليس لهم، وقد تكون هذه الذنوب سبيلاً في رفع الدرجات لهم كما في الحديث المقدم، وهذا الحديث "وهذا الحديث "والذي نفسي بيده لو أخطأتم حتى تملأ خطاياكم ما بين السماء والأرض، ثم استغفرتם الله لغفر الله لكم، والذي نفس محمد بيده لو لم تخطئوا لجاء الله بقوم يخطئون، ثم يستغفرون فيغفر لهم"<sup>(٥)</sup>.  
 وبهذا فقد فطن ابن عربي إلى أن الدنيا والآخرة بالنسبة للفرد كل واحد فهما متكاملان، ما ينقص منه الإنسان في الدنيا، يكمل له في الآخرة، والعكس بالعكس كما قال تعالى: من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها، وماله في الآخرة من

(١) قارن صحيح مسلم، ج٥، كتاب الحدود (حد الزنى)، ص ١١٩ - ١٢١.

(٢) محبي الدين، ص ٩٦.

(٣) الفتوحات، ج٢، ص ٩٦، محبي الدين هامش ص ٩٤، انظر ثرث الجوهر للشوكاني، ص ٣٠، فهناك يسند هذا الحديث إلى (مسلم).

(٤) منهاج السنة النبوية، ج١، ص ١٣٠، مجموعة الرسائل والمسائل، ج١، ص ٤٣، ٤٤.

(٥) ثرث الجوهر على حديث أبي ذر (مصور)، ص ٣٠، ثم انظر إلى ٣٥.

نصيب<sup>(١)</sup>. وكما جاء في الحديث القدسي: "وعزتي جلالي، لا يجتمع على عبد خوفان، وأمنان: إذا خافني في الدنيا آمنته يوم القيمة، وإذا أمنني في الدنيا أخافته يوم القيمة"<sup>(٢)</sup>. فعطاء الله كله خير، وما ثُمَّ من الله إلا الخير المضى كله" ورحمة الله وسعت كل شيء ومن اتساع رحمته أنها وسعت الضرر، فالضرر في الرحمة، ما هو ضرر، وإنما هو خير<sup>(٣)</sup>. وقسمة الأمر بين خير وشر، إنما هي وليدة تفكير الإنسان ومزاجه، فهو الذي يرى الخير فيما يوافقه، ويرى الشر فيما لا يوافقه، وأن الأمر كما يقول ابن عربي "بالريح كان النصر والدمار، فاختلت الآثار والعين واحدة صالحة فاسدة طفهى السراج وتشعل النار، والهبوط واحد، من عين واحدة"<sup>(٤)</sup>.

وقد تقابل ابن عربي أيضاً في علاجه لهذه النقطة بطريق الذوق. مع ابن رشد الذي كان رائده في علاجها الشعاع والعقل، وإن كان ابن عربي أوسع تفصيلاً في ذلك، وأعمق في تعليله<sup>(٥)</sup>.

كما نجد هذا التفسير الذي يقوم على ضرورة قفوذ أسمائه تعالى في كونه وخلقه، مع ارتباط ذلك كله بعدل الله ورحمته. عند الإمام ابن قيم الجوزية حيث يرى أن العارف هو الذي يستطيع إدراك هذه الرابطة ولو كان هناك تضاد في الظاهر بين مبدأ العدل، وبين تحقق الأسماء، فالعارف هو الذي لعدله وحكمته وهو الذي يفهم عن الله سبحانه "ما وصف به نفسه في كتابه من حقائق أسمائه التي بها نزل الكتاب، وبها نطق ولها أثبت وحق، وبها تعرف إلى عباده"<sup>(٦)</sup>. كما أنه هو الذي يرى "تعلقها بالخلق والأمر وارتباطهما بها وسريان آثارها في العالم الحسي والعالم الروحي، ويرى تصرفها في الخلائق كيف عمت وخصت، وقربت، وأبعدت، وأعطيت، ومنعت، فشاهد بقلبه موقع عدله سبحانه وقسطه وفضله ورحمته، واجتمع له الإيمان بلزم

(١) سورة الشورى: آية ٢٠.

(٢) انظر: الولي، ص ٤٤٩.

(٣) الفتوحات، ج ٣، ص ٢٥٧، نقلأً عن (محyi الدين بن عربي)، ص ٨٥.

(٤) محyi الدين، ص ٨٥، الفتوحات، ج ٣، ص ٢٥٧، نقلأً عن المصدر المقدم.

(٥) منهاج الأدلة في عقائد الملة، ص ٢٣٧، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٤٩، ابن رشد وفلسفته الدينية، ص ١٨٨ - ١٩٢، قارن: فصل ٤، ٥ في محyi الدين.

(٦) الفوائد، ص ١٥٨.

حجته مع نفوذ أقضيته، كما يرى كمال قدرته تعالى مرتبطاً مع كمال عدله وحكمته، لا ينفك أحد هما عن الآخر، ويشاهد مشاهدة لزوم الحجة مع قهر المقادير التي لا خروج لخلوق عنها، وكيف اصطحاب الصفات وتوافقها، وشهادة بعضها لبعض مع انعطاف الحكمة التي هي نهاية وغاية على المقادير التي هي أول وبداية. وبالاختصار يرى نفوذ أسمائه تعالى في خلقه على تعدداتها، وتصادها في الظاهر، يسير على مبادئ الحكمة وعلى وفق العدل والمصلحة، والرحمة والإحسان<sup>(١)</sup>.

#### (ط) الذوق والعلم الظاهر عند ابن عربى:

وابن عربى لا يأخذ عليه الباطن فقط وراثة عن الرسول صلى الله عليه وسلم وإنما يأخذ عليه الظاهر أيضاً ويصرح بهذا الصدد بأنه "لم يكن في حاجة إلى أستاذ يرشده إلى الحقائق والأسرار".

بل نبع علمه كله من قلبه عندما أخذ عن الرسول- بل عن الله- كل ما اهتدى إليه من حقائق أو نظريات<sup>(٢)</sup>. وذلك بعد أن ثبت على الطريق، وصار من أهل التحقيق<sup>(٣)</sup>. وهو يجعل من مظاهر الولاية، ومن شروطها أن يأخذ الولي "العلم من غير معلم من المخلوقين، كما كان الخضر عليه السلام يأخذه عن الله مباشرة" بارتفاع الوسائل، أعني الفقهاء، وعلماء الرسوم<sup>(٤)</sup>.

وقد أخذ هو نفسه كثيراً من الأحكام الشرعية عن الرسول (صلى الله عليه وسلم) نفسه ثم تبين له بعد ذلك أن ما أخذه هو نفسه، هو ما عليه علماء الرسوم.

(١) الفوائد، ص ١٥٨، وانظر ما قبلها وما بعدها.

(٢) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٨٧، ٢٨٨، دراسات في تصوف ابن عربى، الفصل الخامس بمصادر (المعرفة عند ابن عربى)، ص ٢٢، ٢٣.

(٣) انظر مثلاً موضع النجوم، ص ٥٧-٦٥، وبهذا الصدد يحدّر بنا أن نشير إلى أن أستاذه الذين أرشدوه إلى الطريق كثيرون عدّم ابن عربى نفسه خمسة وخمسين شيخاً، وترجم لهم في رسالة تعرف (بالدرة الفاخرة) أبرزهم الشيخ أبو مدين الغوث، ولكن ابن عربى فيما يرى لم يأخذ آرائه الخاصة إلا عن أحد مواقفه مع شيخه (يوسف بن بخلف)، ج ٣، ص ٥٩، ٥٨، قارن: آسِن بلا ثبوت في (ابن عربى، حياته وเมذهبه) ترجمة الدكتور عبد الرحمن بدوي، ص ١٧، ١٨، ص ٦١-٦٢، ١٢٣-١٢٤، الإنجليزية المصرية سنة ١٩٦٥ م وأنظر: الدكتور أبو الوفا الفتازانى في الكتاب التذكاري (ابن عربى..)، ص ٢٩٩-٣٠٥.

(٤) الفتوحات، ج ١، ص ١٩٥، قارن دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٨٧، ٢٨٨.

ويعطى ابن عربى لنا أمثلة تطبيقية على ذلك مؤكداً أن طريقة أهل الكشف هذه هي التي تقنعه، وتوصله إلى علم اليقين، بل عين اليقين<sup>(١)</sup>، فيقول: ورب حديث يكون صحيحاً من طريق رواته، حصل لهذا المكافف الذى قد عاين هذا المظاهر، فسأل النبي (صلى الله عليه وسلم) عن هذا الحديث الصحيح، فأنكره، وقال له: لم أفله، ولا حكمت به، فيعلم ضعفه، فيترك العمل به على بينة من ربه (بعد تجربته الروحية وحديث الرسول له) وإن كان قد عمل به أهل النقل لصحة طرقه في نظرهم. بل يصل الكشف بصاحبها إلى أن يعرف عن طرقه من وضع ذلك الحديث "إِنَّمَا أَنْ يُسَمِّي لَهُ، وَأَمَّا أَنْ يَقَامْ لَهُ صُورَةُ الْمُخْصَسِ" <sup>(٢)</sup>، ثم يحكي عن نفسه بأنه من تلك الطريق "يصحح الأحاديث البوية" ويرد لها "إِذَا عُلِمَ أَنَّهَا وَاهِيَّ الطَّرِيقُ وَغَيْرُهُ" <sup>(٣)</sup>.

ولكتنا نلمح عنده جانبأً من الاعتدال بصدق أخذه للأحكام الشرعية والأحاديث البوية، حيث يحكي عن نفسه في موضع آخر، بأنه كان من عادته أن يقابل بين ما يأخذه عن الرسول صلى الله عليه وسلم أو عن الله سبحانه، وبين تلك الأحكام والأحاديث عند المختصين، فكان يجد "أن جميع ما يخبرهم به، ما يؤكده له هؤلاء المختصون لا ينقص عنه حرفاً، ولا يزيد حرفاً" فهنا تصريح واضح منه بصحة طريق علماء الظاهر<sup>(٤)</sup>، وربما كان منه أيضاً تأييداً لكتشه بطرقه ضمني.

ولا عجب إذا رأينا منه الجمع بين الطريقين، فهو يعلن أنه يتمي إلى علماء الظاهر في العبادات<sup>(٥)</sup>، كما أنه يعيش في مشاغل إسلامية حقيقة لها وروحاً، لا أفلاطونية محدثة كما كان الفارابي وابن سينا. فكان يتحرى أقوم الطرق للوصول إلى الحق، ولا مانع عنده أن يستخدم الذوق والكشف كوسيلة مساعدة إلى جانب ما معه من نصوص ظاهرية، أو يستقل بالكشف إذا

(١) الفتوحات، ج ١، ص ١٩٥.

(٢) الفتوحات، ج ١، ص ١٩٥.

(٣) دراسات في تصوف ابن عربى (مصادر المعرفة عنده)، ص ٢٢.

(٤) قارن محى الدين بن عربى للدكتور محمود قاسم، ص ٢.

(٥) أنظر نفس المصدر.

لم يكن من أهل السلف يتخدون الكشف في هذه الحالة، ويعتبرونه طریقاً مقبولاً، حين يتمشى مع النصوص القرآنية والأحاديث النبوية ولا يتعارض معها<sup>(١)</sup>.

وفي الواقع، فإن الكشف نوع من الاجتهاد، عند اصطحاب الدلائل التي لا بد منها للاجتهاد<sup>(٢)</sup>، وقد يكون الكشف هو النتيجة النهائية لمقدمات الاجتهاد الأصولية والعقلية.

إذن نجد القرآن الكريم، يخاطب الرسول (صلى الله عليه وسلم) بقوله: إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله ولا تكن للخائين خصيماً<sup>(٣)</sup>، فمع أن الله أنزل على الرسول الكتاب، إلا أنه أرجع حكمه إلى ما يريه الله<sup>(٤)</sup>. واجتهادنا نوع من هذه الرؤية إلا أنها غير معتبرة منا إلا بدليل من الكتاب أو السنة، أو ما يؤول إليهما من إجماع أو قياس إلخ.

وقد أرجع الرسول صلى الله عليه وسلم اجتهاد القاضي إلى الملك حيث يقول: من طلب القضاء واستعن عليه وكل إليه، ومن طلب القضاء ولم يستعن عليه، أنزل الله عليه ملكاً يسده<sup>(٥)</sup>. فليس الاجتهاد هنا غير الكشف المصحوب بالدليل. وقد تحدث ابن تيمية في هذا الصدد بما يشعر بأن الاجتهاد مبناء على الكشف، أو أن الكشف هو نتيجة<sup>(٦)</sup>، وأن العلم عموماً، إنما هو عن طريق ملائكة الله سبحانه فإن الله سبحانه ينزل بها على قلوب عباده من العلم والقدرة وغير ذلك ما يشاء، منها تعدد الأسباب المباشرة أو الظاهرة ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم لحسان "اللهم أいで بروح القدس"<sup>(٧)</sup>. وقد فصل ابن تيمية القول في هذه النقطة، وانتهى، إلى أنه لا بد أن يعلم أن المبدأ في شعور النفس وحركتها هم الملائكة أو الشياطين، فالمملوك يلقى التصديق بالحق والأمر بالخير، والشيطان يلقى التكذيب بالحق، والأمر بالشر، والتصديق والتکذیب مقرنونان بنظر الإنسان، فإذا كان النظر في دليل هاد كالقرآن، وسلم من

(١) ابن تيمية: نقض المنطق، ص ٢٦-٣٧، الفرقان ص ٦٥-٧٢، مجموعة الرسائل الكبرى، ج ٢، ص ١٩٣-٢٠٢، ابن القيم: مدارج السالكين، الفوائد ص ١٦٠-١٥٦، الإمام الشوكاني ص ٢٣٤-٢٤٠ من قطر الولي.

(٢) أنظر: المستضفي من علم الأصول للإمام الغزالى القاهرة سنة ١٣٥٦هـ، ص ٩٩-١١٢.

(٣) سورة النساء: آية (١٠٥).

(٤) أنظر تفسير ابن كثير في هذه الآية وما بعدها.

(٥) ابن تيمية: مجموعة الرسائل الكبرى، ج ٢، ص ١٩٦، نقض المنطق، ص ٢٨، ٢٩.

(٦) الفرقان ص ٦٥، ٧٠، نقض المنطق، ص ٢٨-٢٩.

(٧) نفس المصدر، ص ٢٨.

معارضات الشيطان، تضمن ذلك النظر العلم والهدي، ولهذا أمر العبد بالاستعاذه من الشيطان الرجيم عند القراءة<sup>١</sup>، ويعلق على طريقة أهل الرياضة من المتصوفة: "ولهذا كان كثير من أهل العبادة والتتصوف يأمرون بجلازمه الذكر، ويجعلون ذلك، هو باب الوصول إلى الحق، وهذا أحسن إذا ضمموا إليه تدبر القرآن والسنة وإتباع ذلك"<sup>٢</sup>.

وابن رشد، وإن كان من أصحاب الطريقة القياسية أو من أرباب النظر كما وصفه ابن عربي، إلا أنه لا يمنع، من أنه إذا انضم إلى النظر والمعرفة بالله كانت النتائج صحيحة: "نعم لسنا ننكر أن تكون إماتة الشهوات شرطاً في صحة النظر، مثلما تكون الصحة شرطاً في ذلك"<sup>٣</sup>.

ومن تجارب ابن عربي في ذلك: أنه كشف بأن على المصلي أن يرفع يديه في كل خفض<sup>٤</sup> ورفع، ولم يكن أحد في بلاد الأندلس يفعل ذلك، ولا أرى ابن عربي يفعل ذلك، فلما عرضه "علي محمد بن الحاج وكان من المحدثين" روى له فيه حديثاً عن مسلم، ووقف عليه ابن عربي بعد ذلك في صحيح مسلم<sup>٥</sup>.

ويقول أيضاً: أنه رأى فيه رواية عن مالك بن أنس، وأن أبو عيسى الترمذى، قد ذكر هذا الحديث وقال به، وبه يقول الشافعى أيضاً<sup>٦</sup>.

وهو يؤكد أن السبب في وصوله إلى هذه الدرجة، أنه تابع الرسول (صلى الله عليه وسلم) في أقواله، وأفعاله وأحواله. حتى تحرر نهائياً من أهوائه.

ورغب عن نفسه، فعوضه الله عن ذلك بتلك الهدایة الإلهیة التي تتجلی له في صورة النبي (صلى الله عليه وسلم)، وهذه الصورة ترشده إلى الأحكام الشرعية الصحيحة، وإلى (تمیز الأحادیث الثابتة من الأحادیث الموضعیة)<sup>٧</sup>.

(١) نقض المنطق، ص ٣٢، قارن: محی الدین بن عربی، ص ١٠٠.

(٢) نقض المنطق، ص ٣٥.

(٣) مناهج الأدلة، ص ١٤٩.

(٤) أي عند النزول إلى الركوع أو السجود.

(٥) انظر: صحيح مسلم، ج ٢، ص ٧، (باب استحباب رفع اليدين حذو المكبين).

(٦) دراسات في تصوف ابن عربي (مقدمة المعرفة)، ص ٢٢.

(٧) دراسات في تصوف ابن عربي، نفس المصدر ص ٣٢، الفتوحات ج ١، ص ١٩٥.

وليست هذه الصورة عند ابن عربى مختصة به من دون الأولياء، بل هي عامة لكل من يسمىهم أنبياء الأولياء، حيث أنهم ينأون من الله مباشرة ليبلغوا ما نبئوا به إلى الخلق<sup>(١)</sup>، وليست أيضاً بالضيق الذي تقدم في الفقرة السابقة<sup>(٢)</sup>، بل هي تشمل مظهر محمد (صلى الله عليه وسلم)، ومظهر جبريل عليه السلام، فأسمعه ذلك المظهر الروحاني خطاب الأحكام المنشورة حتى إذا فزع عن قلب هذا الولي، عقل صاحب هذا المشهد، جميع ما تضمنه ذلك الخطاب من الأحكام المنشورة الظاهرة<sup>(٣)</sup>، فهو يطوى المسافة إلى الخلاف بينه وبين الرسول (صلى الله عليه وسلم) وكأنه أحد الصحابة الذين يتلقون الوحي مباشرة من جبريل في حضرة الرسول صلى الله عليه وسلم، وذلك كما حدث في حديث الإيمان والإسلام<sup>(٤)</sup>، حيث جاء جبريل في هيئة رجل، وسأل رسول الله (صلى الله عليه وسلم) عن الإيمان وعن الإسلام، وعن الإحسان، وعن الساعة، والرسول (صلى الله عليه وسلم) يجيبه حتى إذا فزع من إجابته تركه وانصرف، فقال الرسول (صلى الله عليه وسلم): ردوا على الرجل فذهبوا ليردوه فلم يروا شيئاً، فقال رسول الله (صلى الله عليه وسلم) هذا جبريل جاء ليعلم الناس دينهم<sup>(٥)</sup>. فهذه هي صورة الرسول التي يأخذ ابن عربى عنها.

ونلاحظ أن ابن عربى تطرف في ذوقه هذا تطرفاً تجاوز فيه حدود الكتاب والسنن، وكاد أن يسرى في ذلك بينه وبين الرسول صلى الله عليه وسلم، فليس أخذه هنا عن الرسول صلى الله عليه وسلم كما كان الصحابة (رضي الله عنهم) يسمعون جبريل ويرونه مثل الرسول تماماً بتمام حال تمله بشراً سوياً وربما كان هذا تخيلاً تقريبياً، لأنه عن الله، أما هو فيعلق أن العالم المباشر، هو ما أخذه عن الله، لا عن الرسل ولا عن الملائكة لأن الرسل يدعون إلى الله لا إلى

(١) دراسات في تصوف ابن عربى، ص ٣٢، ٣٥، الفتوحات جا، ص ١٩٥.

(٢) (ز).

(٣) الفتوحات الملكية، جا، ص ١٩٥.

(٤) الفتوحات، جا، ص ١٩٥، وعبارة في ذلك: وهذا الولي قد سمعه من الروح الملقى على حقيقة محمد صلى الله عليه وسلم كما سمع الصحابة حديث جبريل عليه السلام مع محمد صلى الله عليه وسلم في الإسلام والإيمان والإحسان في تصديقه إياه نفس المصدر.

(٥) انظر صحيح مسلم بالتفصيل، ص ٣١-٣٠، جا.

أنفسهم، والملائكة واسطة بين الله والرسول، فهذا نوع من الحجاب بين العبد وربه<sup>(١)</sup>، ولعلنا قد لاحظنا أيضاً، أنه يرتفع بمستوى الولي إلى درجة النبي، وذلك ظاهراً أيضاً بين تسميه للأولياء، بأنبياء أولياء، وحيث اعتبرهم مسئولين عن تبليغ ما يتلقونه إلى الخلق، ففي صدد حديثه عن كيفية تلقיהם للشريعة الظاهرة يقول "فياخذها هذا الولي، كما أخذها المظهر الحمدي للحضور الذي حصل له في هذه الحضرة مما أمر به ذلك المظهر الحمدي من التبليغ لهذه الأمة"<sup>(٢)</sup>. ويقول- هو عن نفسه: إن الله أمره بالنصيحة لله ولرسوله ولأمة المسلمين عامتهم وخاصيتهم، وعامتهم على الخصوص "فخاطبني على الخصوص من غير واسطة غير ؟؟؟، بمكة ودمشق، فقال لي: انصح عبادي في مبشرة رايتها، فتعين على الأمر أكثر مما تعين على غيري"<sup>(٣)</sup>، كما أنه ينص على اشتراك الأولياء مع الأنبياء في صفات الأنبياء الذاتية، فيدركون في حال اليقظة كالأنبياء سواء بسواء، ما تدركه العامة في النوم "واثنين غير هذا وهم: الفعل بالهمة، والعلم من غير معلم من المخلوقين غير الله"<sup>(٤)</sup>، ومعنى هذا أن الوحي لم ينقطع بموت الرسول (صلى الله عليه وسلم) وأن أولياء الصوفية صاروا ورثة الرسول (صلى الله عليه وسلم) في هذه الناحية أيضاً وإن كنا لا نجد من الصوفية من يوافقه على ذلك إلا النادر، بالنسبة لما جاء به الأنبياء، كمثل نقطة رشحت من رزق مملوء عسلاً<sup>(٥)</sup>.

وقد حكى أبو القاسم القشيري، أن رتبة الأولياء لا تبلغ رتبة الأنبياء عليهم السلام للإجماع المنعقد على ذلك<sup>(٦)</sup>.

(١) دراسات في تصوف ابن عربي ص ٣٦، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٣٣٣، ٣٣٤، ٣٣٥، الفتوحات، ج ٢، ص ٢٩٨، ٣٩٨، ٦٥٨، ٦٥٩، موضع النجوم ص ١٥١، ٤، مقدمة فصوص الحكم ص ٤٨، الفتوحات أول كتاب الطهارة.

(٢) الفتوحات، ج ١، ص ١٩٥ .

(٣) دراسات في تصوف ابن عربي، مقدمة موضع النجوم، ص ٦ .

(٤) الفتوحات، ص ١٩٥ ، ج ١ .

(٥) الرسالة القشيرية، ص ١٩٥ من الأسفل.

(٦) القشيرية ص ١٩٥ ، قارن الأستاذ الدكتور محمود قاسم في دراسات في تصوف ابن عربي ص ٤٩ ، موقف ابن عربي من أهل الظاهر والفلسفه (حوليات دار العلوم عام ١٩٦٩) ص ٥٥ ، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٥٤-٢٥٥ .

## (ى) وحدة الوجود والعلم اللدني عند ابن عربى:

ونجد أن وراء هذا التطرف في الذوق، التطرف في الفناء<sup>(١)</sup>، الذي أوصل ابن عربى إلى القول بوحدة الوجود، ثم تأثره بنظرية الفيصل التي جعلته يعقد نسياً بينه وبين الله سبحانه، فأصبح يرى نفسه في مقام الخلة مقام من يأخذ عن الله مباشرة، أو من المبع الذي يأخذ منه الملك ليوحى به إلى الرسول فأصبح في نظر نفسه، فوق مقام من لا ينطق عن الهوى<sup>(٢)</sup>، ولهذا صار له رأى خاص في ذلك العلم الرسمي الذي يمثل الشريعة، وفي علماء الرسوم فهم في نظره أهل الظاهر، وهم محجوبون عن العلم الصحيح، لأنهم أخذوا علمهم عن الكتب ومن أفواه الرجال، فهم أصحاب علم الورق<sup>(٣)</sup>، وهذه العبارة مثار سخرية عند الصوفية، مع أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال في ثبيت العلم، "قيدوا العلم بالكتاب"<sup>(٤)</sup>، وهو (صلى الله عليه وسلم)، قد كتب القرآن الكريم لأول نزوله كما هو معروف ولم يعتمد على أن الله علمه علماً في نفسه، وكذلك لم يجعل أصحابه يعتمدون على ذلك.

أما أهل الحق عند ابن عربى أصحاب العلم اللدني، فهم الذين يأخذون هذا العلم وراثة عن الرسول، وعن الحق نفسه، ولا يقصد بهذه الوراثة الأخذ المباشر عن الرسول أو عن تحلوه عن الرسول، وإنما الأخذ عن الله مباشرة بعد أن رفعت الشريعة إلى الله سبحانه ثم جاد بها على الله بعد ذلك عن الله مباشرة، فهم أحق بشرحها والأخير بتأويلها من علماء الرسوم وبناء عليه فالعلم الصحيح عنده هو تأويل القرآن<sup>(٥)</sup>، وفهم الشريعة على أنها رموز لها

(١) قارن أنواع الفناء: المقبول منه والمرفوض في مجموعة الرسائل والسائل لابن تيمية، ج١، ص٨٣، ٨٤، ابن عطاء الله السكندري وتصوفه، ص٢١٨-٢٢٥، ٢٢٠، ٢٢٥-٢٦٩، ص٢٧٠-٢٧١.

(٢) فصوص الحكم: المقدمة، الفصل الثاني ٦٦، ٦٤، مقدمة الفتوحات المكية على سبيل المثال وأما هو فمعظم كتاباته تطرق بأنه يتلقى عن الله مباشرة، منها تأثیر التفسير الإسلامي لجولد تسيهير ص٢٣٩-٢٤٠، ٢٤١، موضع النجوم: المقدمة ص٤-٥-٦-٧، فصل (متزل كافية السماع عن الحق) ص١٥١ وما بعدها.

(٣) موقف ابن عربى من أهل الظاهر والفلاسفة للأستاذ الدكتور محمود قاسم، ص٥٤-٥٥، حلقات دار العلوم سنة ٦٩-٦٨م.

(٤) مسند الدارمي، المقدمة ص٤٣.

(٥) موقف ابن عربى من أهل الظاهر والفلاسفة للأستاذ الدكتور محمود قاسم، ص٥٤-٥٥، ٥٥، ص٦٥-٦٦.

تأويلات<sup>١</sup>، أملأها ذلك العلم اللدني الباطني، وأن هذه التأويلات هي المقصودة<sup>٢</sup>، فيتكلم في العذاب، والتعيم، ويرى أنهما أمران اعتباريان ولكنهما بالنسبة للخالق سبحانه، وبالنسبة لأهل النار وأهل الجنة حقيقة واحدة، ولا فرق بينهما، وما سمي العذاب عذاباً، إلا لعدوته طعمه<sup>٣</sup>. والكافر عنده ليس هو ذلك الجاحد لوجود الله سبحانه، وإنما هو عنده مأخوذ من الكفر، وهو الستر والتغطية، فهو قد ستر ما وقف عليه من العلم الاتصالي الشهودي، ذلك الذي أراه الوجود على ما هو عليه، ووقف به على سر القدر<sup>٤</sup>، وبهذا قوم نوح، كانوا في تكذيبهم له على حق، لأنه دعاهم بلسان الظاهر، ولم يفطر، إلى ما هم عليه من حقيقة الباطن وما يرونه من حقيقة الكشف، وأن ذلك هو ما أراد الله منهم بناء على ما أعطته أعينهم الثابتة في الأزل<sup>٥</sup>. فلذلك لم يجربوه حين دعاهم، فكانوا أعلم منه وأقرب إلى الوقوف على سر الوجود<sup>٦</sup> إلى آخر ما يملئه عليه مذهبة في وحدة الوجود من اجتهادات لا تقوم على كتاب ولا سنة مما تكون نتيجة قلب الحقائق، ومن تأويل يفرق في الإبعاد عنهما.

ويبلغ بابن عربي تخمسه لمبدأ العلم اللدني كما يراه أن يجعله هو الطريق الوحيد للإيمان بالله سبحانه، ومعرفة صفاتاته، ويسمييه نور الإيمان، وهو ضرب من التجلی الإلهي لقلب المرء، من اسمه النور<sup>٧</sup> ومن لم يرزق هذا النور، فليس من الممكن، أن يؤمن إيمان العارفين، أو الإيمان الباطني المستقر في النفس، والمقابل للإيمان الظاهري، ولذلك تجد من يؤمن عن طريق العقل أو

(١) موقف ابن عربي من أهل الظاهر والفلاسفة من ٥٥، ٦٥، موقف ابن عربي من المعلم والمعرفة الصوفية من ٣١، لأستاذ الدكتور محمود قاسم محاضرة عامة ألقاها في جامعة أم درمان الإسلامية في ٩ فبراير سنة ١٩٦٩ طبعة القاهرة، دراسات في الفلسفة الإسلامية من ٢١٤-٢١٠.

(٢) قارن قول التستري: (إن الباطن فهم القرآن، وهو المراد) تفسير سهيل ابن عبد الله التستري من ٥ القاهرة سنة ١٣٢٩ هـ.

(٣) الفصوص من ٩٤، ١٦٩، ١٧٠.

(٤) الفصوص، من ١٤١، ١٣٢، ١٣٠، التعليقات، من ١٨٥، ٢٠٣-٢٠٢، موقف ابن عربي من أهل الظاهر والفلسفة، من ٦٧.

(٥) الفصوص من ٨٢.

(٦) الفصوص، من ٧٠، ٧١، وقارن القشيري من ٤٣، فهناك يتكلم القشيري عن الحقيقة التي جعلوها في مقابل الشريعة، ويقول: (والحقيقة شهود لما قضى وقدر، وأخفى وأظهر) ومن هنا تكلم ابن عربي عن علم العارفين هذا الكلام.

عن طريق مشاهدة معجزات الرسل، جاحداً للرسالة في نفسه، وإن اعترف بصدق الرسول عقلاً<sup>١</sup>.

ولكن يرد على هذا إيمان سحرة فرعون عن طريق معجزة موسى عليه السلام وكان إيمانهم إيماناً قوياً جازماً، حيث أنهم سخروا من فرعون وتهديده و قالوا له:

”لن نؤثرك على ما جاءنا من البيانات، والذي فطربنا، فاقض ما أنت قاض“<sup>٢</sup>.

وكان أولى بابن عربى وهو من أهل الشرع أو أهل الظاهر كما يقول، - أن ينظر إلى المعجزة أيضاً - من الناحية الجوانية أو المناسبة كابن رشد<sup>٣</sup>، وفي الواقع، فإن هذا النور الذي يتحدث عنه، لا يوجد إلا بعد الإيمان بالله سبحانه و معرفته عن طريق العقل وعن طريق الشرع، وقد حث الله سبحانه على النظر في العديد من الآيات القرآنية<sup>٤</sup>، وابن عربى نفسه يذهب هذا المذهب حين يرى أن الطريق إلى ذلك النور، هو الإكثار من الطاعات، حتى يكون الحق سمع العبد، وبصره، وجميع قواه إلخ، كما يرى أن للعقل مدخلًا في ذلك من جانبه، العلوى أو قوته العليا كما تقدّم.

ثم يصل به هذا التحمس، إلى أن يصرح، بأنه وأهل الله مقلدون الله في هذا العلم، أي أنه علم الله هو نفس علمهم<sup>٥</sup>، ولذلك لأنهم صاروا في مقام ”كنت سمعه وبصره“<sup>٦</sup>... إلخ. وبناء على هذا، فهو علم موهوب، لا تطرق إليه شبهة أو خطأ، بخلاف العلم الذي يأتي عن طريق النظر، والاستدلال العقلي فإنه دائماً يتعرض للشك والريب، وهو غير يقيني، لأنه يمكن الطعن في الوسائل التي تؤدي إليه<sup>٧</sup>، وإذا فلابد من تقليد الله للوصول إلى العلم الصحيح ”فيعرف

(١) موقف ابن عربى من العقل، والمعرفة الصوفية ص ٤.

(٢) سورة طه: ٧٢.

(٣) مناهج الأدلة لابن رشد، ص ٢٢٢.

(٤) قارن مناهج الأدلة لابن رشد، ص ١٣٤ - ١٣٥ - ١٥٠ - ١٥٤ حيث نرى هنا النظر في دليلي العناية والآخراع.

(٥) موقف ابن عربى من أهل الظاهر والفلسفه، ص ٥٤.

(٦) موقف ابن عربى من أهل العقل والمعرفة الصوفية، ص ٢٦ - ٢٧، موقع النجوم، ص ١٥١.

(٧) موقف ابن عربى من العقل والمعرفة الصوفية، ص ٢٥ - ٢٦، الفتوحات، ج ٢، ص ٣٩٤، الفصوص ١٨٥، ١٨٦، ٤٧، ٤٨، موقع النجوم ص ٦، ٢٥.

موقف ابن عربى من أهل الظاهر والفلسفه ص ٦٦، الفتوحات، ج ٢، نفس الصفحات المتقدمة ويقصد ابن عربى بتقليد الله هنا، الأخذ بالذوق كلية حسب مذهبة في وحدة الوجود.

الأمور كلها بالله، ويعرف الله بالله<sup>١</sup>). فالعقل ليس من طبيعته، أن يحتوي على معرفة خاصة به، وهو يكتسب معارفه تدريجياً، إذ أن فكره مقلد لخياله وخياله مقلد لحواسه . . . وجميع هذه القوى محدودة . . . " فكيف للإنسان، أن يقلد لها، ويترك هذه القوة التي وراء العقل، أو يترك تقليد الله<sup>٢</sup>؟ . وهذا هو علم الأولياء كما هو علم الأنبياء لأن الله، إذا كان قد علم الأنبياء، والرسل، فإنه قد علم الأولياء أيضاً.

فالعلم حكمة، وهو يؤتى الحكمة من يشاء<sup>٣</sup> .

وبعد فهذه طريقة في المعرفة، قد اعتقدها ابن عربي، ورأيناها عند كثرين من الصوفية وإن كان ابن عربي قد أخرجها بتفصيل أوضح.

وأظهر ما فيها، أنها ترمي بالعقل، والتزيل جانباً، وهم عماذا الدين الأساسيان، فقد جاء التزيل، وبه حض على الإيمان عن طريق العقل أو تأكيد هذا التزيل، والتصديق به عن طريق النظر، وبالإجمال فالقرآن لم يطلب من الإيمان إلا عن هذين الطريقين، التزيل، والعقل<sup>٤</sup>. وأما ما وراء العقل من طور آخر، فلم يعره التفاتاً، ومن قبل فصل ابن تيمية القول في هذا الموضوع، وقارن بين الطريقة الذوقية والطريقة الاستدلالية، وانتهى في ذلك إلى أننا لا يصح، أن نقبل ما جاء عن الطريقة الذوقية الخدسيّة أو الإلهامية هذه، إلا ببرهان من الكتاب والسنة، لأن هذه أيضاً غير محفوظة من الشيطان، أو من الخطأ في الذوق والتقدير<sup>٥</sup> .

وفيما تقدم قد صرّح ابن عربي بأنه يقيس ذوقه بقياس الكتاب والسنة. فلا يجوز له إذن أن ينفرد بالذوق وحده وإلا وقع في التناقض.

(١) نفس المصدر، ص ٢٦، ٢٧، الفتوحات المكية ج ٢، ص ٣٩٤ - ٣٨٣ .

(٢) موقف ابن عربي من أهل الظاهر والفلسفه، ص ٦٦، الفتوحات، ج ٢، نفس الصفحات المتقدمة ويقصد ابن عربي تقليد الله هنا، الأخذ بالذوق كلية حسب مذهبة في وحدة الوجود.

(٣) نفس المصدر الأول، ص ٥٤ .

(٤) وقد قال بذلك ابن عربي أيضاً: أنظر الكتاب التذكاري له (دكتور محمد غلاب)، ص ١٩٣ - ١٩٥ وصدر هذه الفقرة الخاصة بابن عربي.

(٥) نقض المطّق، لابن تيمية، ص ٢٨ - ٣٦، تفسير المؤذنين لابن تيمية ضمن مجموعة الرسائل الكبرى، ج ٢، ص ٢٠٢ ، الطبعة الأولى القاهرة سنة ١٣٢٣ هـ.

## الوحي والنبوة عند متفلسفة الصوفية

### ١- الوحي والنبوة عند متفلسفة الصوفية:

قد رأينا في الفصل الثاني أن الأشراف لم يؤثر كثيراً على المعرفة عند متصوفة أهل السنة، ورأيناهم وقفوا في علمهم عند حدود الكتاب والسنة، ودون علم الأنبياء ووحيهم بكثير. وكان هذا هو موقفهم أيضاً في نظرتهم إلى النبوة والوحي، فقد نظروا إليهما نظرة إسلامية عالية ويعدوا بهذه النظرة، عن آراء المتفلسفة، أو من استطاع الإشراق أن يؤثر عليهم، تأثيراً عميقاً من متفلسفه الصوفية. وقد تخلى لنا ذلك في نظرتهم إلى الكرامات واعتبارها من معجزات الأنبياء، أو بفضل متابعة صاحب الكراهة لنبيه، فقد قالوا في ذلك: "الكرامة دليل الاستقامة" وهي "لاحقة بمعجزات نبينا رسول الله (صلى الله عليه وسلم) لأن كل من ليس بصادق في الإسلام، لا تظهر عليه الكراهة، وكل نبي ظهرت كرامته على واحد من أمته، فهي معدودة من جملة معجزاته، كما قالوا أيضاً: "واعلم أن من أجل الكرامات التي تكون للأولياء، دوام التوفيق للطاعات، والعصمة عن المعاصي والمخالفات"<sup>١</sup>.

وقد ميزوا بينها وبين المعجزات، بما يؤكد ذلك الاتجاه <sup>؟؟؟؟؟</sup> الذي بعد بهم في هذه الناحية عن الواقع، فيما وقع فيه الإشرافيون من خلط بين المعجزات والكرامات وغيرها، يروى الكلاباذي عن بعضهم قوله: "إن كرامات الأولياء تجري عليهم من حيث لا يعلمون والأنبياء تكون لهم المعجزات، وهم بها عالمون، وإثباتها ناطقون، لأن الأولياء قد يخشى عليهم الفتنة بها، لأنهم معصومون"<sup>٢</sup>.

ويؤكد أبو بزید البسطامي ذلك الفرق بين الكراهة والمعجزة فيقول كما تقدم: "مثل ما حصل للأنبياء عليهم السلام كمثل زق فيه عسل ترشح منه قطرة، فتلك قطرة مثل ما جمبع

(١) الرسالة القشيرية، ص ١٦٠، ابن عطاء الله السكندري وتصوفه، ص ٧٥-٧٦، الفتوحات، ج ٢، ص ٤٨٨.

(٢) التعرف لمذهب أهل التصوف، تحقيق الشيخ محمود أمين النواري، مكتبة الكليات الأزهرية ص ٩٠، سنة ١٣٨٩هـ، أنظر أيضاً من ٨٧-٩٦.

الأولياء وما في الظرف مثل ما لنبينا (صلى الله عليه وسلم)<sup>(١)</sup>، كما ينقل القشيري أيضاً أن الإمام أبو اسحاق الإسفرايني كان يقول: "العجزات دلالات صدق الأنبياء، ودليل النبوة لا يوجد مع غير النبي"<sup>(٢)</sup>.

أما المتصوفة الإشراقيون، فقد خوا نخوا الفلاسفة في النظرة إلى النبوة والوحى. يحدثنَا السهروردي عن النبوة كما يزدّها من خلال مذهبة الفلسفى التصوفى الذى نرى فيه تأثراً بمبادئ القرامطة، والإسماعيلية<sup>(٣)</sup>، فيعتقد شبه تواز، بين الأولياء أو الحكماء المتأهلين، وبين الأنبياء، فيجعل الاتصال بالعقل الفعال الذى هو مصدر المعرفة والوحى لا يتم لهذين الصنفين- على السواء- إلا بعد تطهير النفس بالعبادات البدنية، والتأملات الفكرية، ثم يبتدئ الصنفان في السير في المراحل العقلية إلى أن يصلا إلى مرحلة تقبل الفيض وأخذه عن العقل الفعال<sup>(٤)</sup>، فالاتصال كما يقول به السهروردي يبدأ عند الطرفين عند نهاية التطهير والتجرد وينتهي عند هما معًا بالفيض، وهو ما يقول به الفلسفه في جانب العقل الفعال، ويقول به الإسماعيلية أيضًا في جانب العقل الأول أو الإمام.

وفي هذا هبوط منزلة الوحي فضلاً عما فيه من التسوية بين الأنبياء، وبين غيرهم من طالبي المعرفة، وهذه هي حقيقة مذهب السهروردي<sup>(٥)</sup>، فالولاية عنده نبوة، ونتيجة لمذهب الفيض المستمر عنده، فالنبوة مستمرة والأنبياء لا يخلو منهم الزمان، وهذه فكرة شيعية وإسماعيلية في الأكثـر وهي أن الإمامـة موجودـة أـزلاً وبـاقـية أـبـداً، وأن حـجـة اللهـ في أـرـضـهـ لا يـخلـوـ مـنـهـ الزـمانـ<sup>(٦)</sup>.

(١) القشيرية، ص ١٥٩.

(٢) نفس المصدر، ص ١٥٨.

(٣) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٩٥، مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٦١-٦٤، هيا كل النور، ص ٨٨، أصول الفلسفة الإشراقيـةـ، ص ٨٣-٩٣.

(٤) هيا كل النور، ص ٨٥-٨٨، مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١٠١-١٠٠، أصول الفلسفة الإشراقيـةـ، ص ٣٠٥.

(٥) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١٠١-١٠٣.

(٦) تأویل الدعائم للقاضي النعمان بن محمد قاضي قضاة المز، دار المعارف القاهرة، ص ٤٤.

وهو ما يعنيه السهروردي بقوله: "ولا تظن أن الحكمة في هذه الملة القريبة كانت لاغية، بل العالم ماخلاً قط عن الحكمة، وعن شخص قائم بها عنده الحجيج والبيانات، وهو خليفة الله في أرضه، وهكذا يكون مادامت السموات والأرض".<sup>١</sup>

وقد تكون هذه نظرية في الإمامة، إلا أنه يتدرج منها إلى رأيه في النبوة، ف الخليفة الله في أرضه، هو ذلك الشخص القائم بالحكمة، والذي بها مؤيداً بالحجيج والبيانات.

ويلاحظ أن (الحكمة) لم تستند في القرآن إلا إلى الأنبياء عليهم السلام وعلى أنها عطية من الله اختصهم بها فقد "آتينا آل إبراهيم الكتاب والحكمة"<sup>٢</sup>، وبخاطب الله بها عيسى وإذ علمتك الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل<sup>٣</sup>، ومحمد (صلى الله عليه وسلم) "أنزل الله عليك الكتاب والحكمة"<sup>٤</sup>، هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة<sup>٥</sup>، إلخ ولم تأت إلا مراداً بها. النبوة أو الوحي والتشريع<sup>٦</sup>، فاستعمال السهروردي لها في أغلبظن، ليس إلا بهذا المعنى، وبهذا القصد وقد راعى هذا المعنى أيضاً في تفضيله لإمام على آخر وذلك حيث يقول "إإن اتفق في الوقت متوجل في التأله والبحث فله الرياسة، وإن لم يتفق، فالمتوجل في التأله المتوسط في البحث" ثم "الحكيم المتوجل في التأله عديم البحث، وهو خليفة الله".<sup>٧</sup>

ثم يعبر عن فكرة استمرار الإمامة، أو النبوة فيقول: "ولا تخلو الأرض عن متوجل في التأله أبداً. ثم يفصح عن مراده المتقدم بالحكمة وأنها من شرط الإمامة فيقول "ولا رياسة في أرض الله للباحث المتوجل في البحث الذي لم يتوجل في التأله". وأخيراً يؤكد استمرار الإمامة، وأنها تلق

(١) حكمة الإشراق، ص ١١.

(٢) سورة النساء، الآية: ٥٤.

(٣) أنظر الكشاف للزمخشري الطبعة الأولى، ج ١، ص ١١٦، ص ١٧٤، وقيقة التفاسير في الآيات المتقدمة وأمثالها.

(٤) سورة المائدة، الآية: ١١٠.

(٥) سورة النساء، الآية: ١١٣.

(٦) أنظر الكشاف للزمخشري الطبعة الأولى، ج ١، ص ١١٦، ص ١٧٤، وقيقة التفاسير في الآيات المتقدمة وأمثالها.

(٧) حكمة الإشراف، ص ١١.

عن الله "فإن المتوجل في التأله لا يخلو العالم عنه، إذ لا بد للخلافة من التلقى، لأن خليفة الله ووزيره، لا بد له من أن يتلقى منه ما هو بصدره".

ثم يعود ليوازن بين الحكمة، وبين البحث، أو بين العلم المدنى والعلم البحتى، فيرى أن المتوجل في التأله فحسب، أحق من الباحث عديم التأله، وأن النوع الأول يمثله "أكثر الأنبياء، والأولياء من مشايخ التصوف"!<sup>١</sup>.

فال الخليفة هنا يتلقى عن الله. كما أن النبي يتلقى عن الله. وكلما هما أيضاً متوجل في التأله قد أتي الحكمة، وكلما هما لا تخلو الأرض عنه وهذا هو ما يتقابل مع تصریحه بأنه من الممكن عقلاً أن يرسل الله رسولًا بعد محمد (صلى الله عليه وسلم)<sup>٢</sup>.

وبهذا فقد وضع السهوروبي "مذهبة في دائرة الدعوة الإسماعيلية القائلة بأن أبناء علي هم للتجلی الإلهی"<sup>٣</sup>، وأن الإمامة مستمرة فيهم، كما أنه أوضح عن اتجاهه السياسي الذي كان يخفى وراء فلسفته مما كان سبباً في مقتله على يد السلطان صلاح الدين السنی الذي كان يكافح البیار الباطنی والإسماعیلی.

على أن السهوروبي له أراء صريحة، ربما لو أخذت مجرد عن سياق المذهب لقلنا إنها آراء سنیة مقبولة، وهي أنه يجعل الشرط الأول في النبوة "أن يكون (صاحبها) مأموراً من السماء بإصلاح النوع" وأن يتھیأ له "حصول العلوم في الأکثر من غير تعلم بشري"<sup>٤</sup>. ولكنه قد من علينا بالنسبة للشرط الأول، أنه يستشرط في الخليفة أيضاً أن يتلقى عن الله ما هو بصدره من الحكمة والتشريع. كما أن إضافته الأمر إلى السماء لا يمكننا من أن نقطع بناءً على ذلك بأنه يريد بالسماء، الله سبحانه وتعالى. فقد يريد بها، العقل الأول أو الفعال، حسب نظرته في الفيصل وفي المعرفة. وخاصة أنه يقول بالاتصال لكل من الأنبياء والأولياء: "فالنفس إذا تمكنت من الاتصال، فاما لقوتها الأصلية، كما للأنبياء، او لقوتها مكتسبة كملكة الأبرار والأولياء"<sup>٥</sup>.

(١) حکمة الإشراق، ص ١١.

(٢) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٩٨، السهوروبي، ص ٢٨، دار المعارف لسامي الكيلاني نوایع الفكر ١٣.

(٣) أصول الفلسفة الإشراقية، ص ١٩.

(٤) مجموعة في الحكماء الإلهية، ص ٩٥.

(٥) مجموعة في الحكماء الإلهية، ص ١٠٣.

بل تعود ذلك إلى إشراك النائمين من الناس العاديين، والمرضى، والكهان إلخ في ذلك الاتصال، فقد يكون "ضعف العائق"، بحسب ضرورة ما كما في النام، أو فطري كما لكثير من ضعفت آلاته فطرة، أو كما للمغرورين والمصروعين، أو كسي كما يستعين بعض المتكهنة بأمور يحصل منها للحس حيرة وللخيال وقفة، فتستعد القوة الناطقة لتلقي الأمر الغيبي لضعف العائق<sup>(١)</sup>. فكل هؤلاء قد جعل لهم الاتصال، وتلقي الأمر الغيبي مثل الأنبياء، وفي هذا ما فيه من الزرارة بالنبوة ومكانتها الدينية السماوية.

وهو يشرك هذه الأصناف مع الأنبياء في إمكان الاتصال بالعقل الفعال لأنه يفسر المعرفة عندهم جميعاً بتفسير واحد، وإن اختلفت المظاهر والأشكال أو الطرق والآلات، فهو يرجعها إلى شيء طبيعي في النفس، وهي أن فيها قوة حسية، وقوة خيالية هي إحدى قوى النفس الناطقة فإذا ما ضعفت القوة الحسية في وصل النفس بعالم الغيب فقد دربت أن القوة التخيلية محاكية لهيبنات إدراكية ومزاجية سريعة الانتقال من الشيء إلى ضده أو شبيهه<sup>(٢)</sup>. فإذا حمدت النفس الحسية وقلت الشواغل فقد يقع النفس الناطقة "خلسة إلى جانب القدس"، فانتقتشت بنقش غبي، فقد ينطوي سريعاً، وقد يشرق على الذكر وقد يتعدى إلى الخيال فيسلط الخيال على لوح الحس المشترك فتظهر فيه الصور على أكمل هيئتها وأبهتها وهي صور الملائكة أو العقول فتتاجه بالغيب أو يرتسم صورة الأمر الغيبي مشاهدة أو يسيطر على سبيل الكتابة وقد يكون على هيئة نداء هاتف لا يرى أو على غلبة ظن بالأمر الغيبي فيطلع الإنسان على هذا الأمر. ثم إذا بقي الكلام محفوظاً في النوم واليقظة فهو رؤيا صادقة أو وحي صريح، وما بطل وبقيت محاكياته، فهو وحي يحتاج إلى تأويل، أو حلم إلى تعبير<sup>(٣)</sup>.

هذا ما تقوم عليه المعرفة عند السهوردي من ناحية تكوين النفس الإنسانية وطبيعتها، وهي تقوم على أمر ميتافيزيقي آخر، يتصل بالملأ الأعلى أو العقول والأفلاك حسب نظرية المعرفة الإشرافية، وهو أن لهذه الأفلاك نفوساً ناطقة، وهذه النفوس والعقول تختوي على كل ما في العالم العلوي من العلوم على هيئة كلية<sup>(٤)</sup> كما هو عند ابن سينا<sup>(٥)</sup>. وبما أن نفوسنا ليست

(١) مجموعة في الحكماء الإلهية، ص ١٠٣.

(٢) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١٠٣، قارن: ابن سينا في دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠٢-٢٠١.

(٣) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١٠٣-١٠٤-١٠٥، قارن: ابن سينا في دراسات في الفلسفة، ص ٢٠١-٢٠٢.

(٤) مجموعة في...، ص ١٠١.

صلتها بالأجسام صلة انطباع واندماج، وإنما هي منفصلة عنها، متوجهة إليها بالتأثير والتحريك فإذا تغلبت هذه النفوس على الجانب الحسي في الإنسان، بالتجرد والظهور والرياضة، أو بأي سبب آخر مرضي أو كسيبي إلخ فإنها تصير كالمرأة الصافية أمام تلك العقول، فتضيء بنقوش تلك الأخبار، والإذنارات التي في هذه النفوس العالية، وما فيها من علم أو معرفة: "ولنفوسنا هنا الاستعداد لولا البدن، وإلى تخفيف عوائقه سبيل... فإن القوى البدنية متازعة متباذلة، وكلما انحذبت النفس إلى شيء من القوى الشهراوية والغضبية، أو الحواس الظاهرة أو الباطنة، فإن الحس المشترك ينتقد "عن التخيل والتوهם وغيرهما على ما يجري بين المرايا المقابلة".<sup>١</sup>

إذن يرجع السهوردي الوحي في التحليل الآخر إلى قوة النفس ومدركتها.

فالمعروفة في عمومها عنده سواء كانت وحياً أم غيره، مصدرها النفس، وأنها قوة المخيلة، وكلها مصدر داخلي في الإنسان، وإن كانت هذه المعرفة قد انعكست على النفس من العقل الفعال أو من نفوس الأفلاك، فكلا التعبيرين سواء، لأن العقول والنفوس عندهم تتوجه دائماً بأنوارها إلى ذلك العقل فتقويه وتؤيده<sup>٢</sup>، فإن الأنوار المجردة العالية لا يمحب بين السافلة منها، وبين نور الأنوار، إذ الحجاب من خاصية الأبعاد وشواغل البرازخ، مع أن كل نور قاهر يشاهد نور الأنوار.<sup>٣</sup>

فالأمر كما قال الفلاسفة من قبل إنه ليس هناك وحي خارجي يأتي عن طريق إلقاء جبريل، بل الوحي قد وجد مبدئياً داخل النفس حسب تأثيرهم ببنظرية المثل، أو أن النفس تستقبله عن صورته التي في العقل الفعال حسب نظرية المعرفة الإشراقية فالواقع أن الثانية فيها عناصر من الأولى، والأمر ليس إلا جلاء وتصقيل، أو إعداد واستعداد، أو عملية تذكر على ما يقول أفلاطون، وابن سينا في أحد أقواله، وهذه ميزة علم الأنبياء والأولياء عند هؤلاء الإشراقين<sup>٤</sup>، فليست هنا إيجابية الوحي السماوي، كما جاء في القرآن الكريم، والأديان السماوية قبله، بمعنى أنه اتجاه من الله أو من الملك إلى الإنسان. وإنما الاتجاه عند هؤلاء هو من

(١) أنظر الإشارات، ص ٧٥٨، ٨٦٢، ٨٩٢، ٨٩٩.

(٢) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١٠١، قارن دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠٢.

(٣) التلويحات، ص ٦٣ - ٦٤.

(٤) حكمة الإشراق، ص ١٤٠.

(٥) قارن: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠١، أصول الفلسفة الإشراقية ٢٨٨.

الإنسان فقط، ومن أي إنسان كان. وكان الوحي السماوي شرعة لكل وارد، وليس اختياراً وأصطفاءً. فهنا طريق كسي للنبوة قد قال به من سار في هذا الطريق من المفلسفة، أو من كان على شاكلتهم من المتصوفة فقد ادعى الحلاج من قبل "نفسه أحاديث قدسية على نحو الأحاديث القدسية عند الرسول"<sup>١</sup>، كما أضاف إليه الشبلي الشفاعة يوم القيمة مع النبي (صلى الله عليه وسلم)، كما أضافها الشبلي أيضاً إلى نفسه<sup>٢</sup>. وهذا مقام قد اختص به النبي (صلى الله عليه وسلم)، ودون الأنبياء جميعاً.

ونسب إلى عبد الحق ابن سبعين أنه تجرأ على هذا المقام، مقام النبوة وأنه كان يقول معلقاً على حديث رسول الله (صلى الله عليه وسلم) "أنا العاقد فلا نبي بعدي". لقد زدت فيه "نبي عربي"<sup>٣</sup>.

وقد يكون رأي ابن سبعين في الحق هو الذي ساعد على نسبة هذا القول إليه. وقد توجه هذا الاتهام إلى هؤلاء الإشراقيين نتيجة أخذهم بالمناهب الفلسفية المتقدمة من نظرية الفيض وما إليها<sup>٤</sup>، وما ترتب عليها، من نظريات ومناهب أخرى، ثم خروجهم من هنا بنظريات بعيدة عن الإسلام، وأقرب إلى أن تكون ولية تلك المذاهب الفلسفية، كنظرية القطب، ونظرية الحق عند ابن سبعين<sup>٥</sup> إلخ.

ولكن أستاذى الدكتور أبو الوفا الفتازانى، يرى بالنسبة لابن سبعين والسهورى أن ما نسب إليهما من القول باستمرار النبوة بعد محمد صلى الله عليه وآله وسلم، أو ما قال به مما يشبه هذا الرأى إنما هو "استمرار معنى النبوة على وجه، ما لا على ذلك الوجه الذى يدينهم بالقول، بإرسال الله الرسل والأنبياء بالفعل بعد محمد (صلى الله عليه وسلم)، وإنما كلامهم في هذه الناحية، يظهر في القطب عند حكيم الإشراق، كما يظهر في الحق أو المقرب، أو الوارث عند ابن سبعين... ولا يختلف محقق ابن سبعين عن القطب "عند السهورى"، فمحقق ابن

(١) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٩٨.

(٢) الصلة، ج ٢، ص ٤٠.

(٣) رسائل ابن سبعين، ص ٣، شرح العقيدة الأصنفية لابن تيمية ضمن مجموعة الفتاوى الطبعة الأولى، ص ٩٣ - ٩٤.

(٤) كنظرية المثل، وأراء أسطرو وغيره فيما وراء الطبيعة كما تقدم.

(٥) أنظر رسائل ابن سبعين مقدمة الدكتور بدوى، ص ١٦ - ٢، تاريخ فلسفة الإسلام في الشمال الإفريقي ج ١، ص ٢٣٢، ٣٤٢.

سبعين يعتبر الواسطة الذي يأخذ عن النبي (صلى الله عليه وسلم)، ويفيض على العالم، فالوارث هو الفياض على العالم بالجملة، والعالم يقبل الخير ويناله.. فالعالم يقبل من الوراث في كل زمان<sup>(١)</sup>.

ثم يركز سيادته الدفاع عنهما ضد ابن تيمية في هذه النقطة فيقول: "والواقع أن فهمه ابن تيمية<sup>(٢)</sup> عنهما غير دقيق، ولم يكن السهروردي ليذهب إلى حد إنكار أن محمداً (صلى الله عليه وسلم) هو خاتم الأنبياء، ولكنه كان لا يريد أن يحد القدرة الإلهية، فالإرادة الإلهية مطلقة، وإنجابة السهروردي في مناظرة جرت بينه، وبين فقيهاء حلب، بإمكان خلق النبي بعد محمد تشير إلى مطلق الإمكاني" على حد تعبير الأستاذ الدكتور محمد علي أبو ريان<sup>(٣)</sup>.

ثم يتوجه الدكتور أبو الوفا إلى الدفاع عن ابن سبعين، فإنه في "بد العارف يصرح بأن النبوة رتبة متنوعة، وكذلك يرى عند كلامه عن مراتب النقوس أن هناك فوق النفس الناطقة نفسها نبوة، ويجعلها أيضاً رتبة متنوعة فيقول: "واعلم يا أخي أن الرتب والنقوس المتقدمة كلها مما لا يعجز عنها معنى الإنسانية، إلا النفس النبوية فإنها رتبة متنوعة، كأنها مبدأ من المبادئ الأولى، وكلى من الكليات لا طمع فيها، لأن الطمع والرجاء لا يتعلقان بال المجال، كذلك النبوة، وهذا من العدم الذي عدمه الإنسان، وإن كان في طبعه أو في طبع جسمه أن يوجد له"<sup>(٤)</sup>.

وتصل براءة ابن سبعين عند الأستاذ الدكتور أبو الوفا الفتازاني، إلى حد جعل سيادته يرى فيه أنه بهذا القول الذي يقرر به حقيقة النبوة على ذلك النمط القرآني، إنما يرد على الفارابي الذي رأى في "آراء أهل المدينة الفاضلة" أن رئيسها هو فيلسوف في صورةنبي، وأنه يكوننبياً، أو فيلسوفاً، إذا اتصل بالعقل الفعال بل إن ابن سبعين يذهب إلى ما هو أبعد من ذلك فيفصل فصلاً تماماً بين الفيلسوف والنبي، ويجعلها ضدين فيذهب إلى أن الخير في النبي بالذات والفيلسوف لا يعطي الخير ولا له إليه طريق، وفي ذلك يقول في بد العارف: "والفيلسوف لا يعطي الخير، ولا يدل عليه، ولا له إليه طريق.. والخير في النبوة بالذات، وهي قد أعطتنا

(١) شرح رسالة العهد رسائل ابن سبعين، ص ١٢٢.

(٢) نظر: غاية الأمانى في الرد على النبهانى، لأبي المعالى الشافعى资料ي، ١٣٢٥هـ، ج ١، ص ٤٤.

(٣) انظر أصول الفلسفة الإشراقية، ص ١٨ - ١٩، ابن سبعين، حكيم الإشراق لأستاذ الدكتور أبو الوفا الفتازاني، بحث ضمن الكتاب الذي سيصدره المجلس الأعلى للفنون والآداب عن ابن سبعين والسهروردي، مقدمة هيا كل النور الدكتور محمد علي أبو ريان، ص ١١ - ١٢.

(٤) ابن سبعين وفلسفته الصوفية، ص ٣٥٣ - ٣٥٤.

نوجذاً من خرق العادة، ودللت على الأمور العملية، وبيّنت ما يحتاج (إليه) من المعانٰي العملية، ودللت بالجملة على الخير، فكان النبي والfilسوف ضدان<sup>١</sup>، ولعله قد وضح من ذلك براءة ابن سبعين فيما نسب إليه، وأنه بهذه النصوص الأخيرة الأكيدة النسبة إليه، قد برأ من التأثر بالإشراق في نظرته في وحدة الوجود، إلا أنه صرخ بعلو نظرته إلى النبوة، ويعلو النبوة عنده على كل مرتبة.

أما السهوردي، فلا نزال نجد تأثيره بالإشراق، وقوله بالمعرفة الإشراقية، وبنظرية الفيض، واستمراره على ذلك أو اعتباره هذه النظريات أساس فلسفته، كل هذا يدعم ما قدمته له من التأثر بالإشراق في النظرة إلى النبوة، وجعلها من جنس الحكمة، أو الفلسفة، أو الكهانة، والتجيم.

### (ب) النبوة عند ابن عربي:

(أ) وإذا نظرنا إلى ابن عربي في هذا المجال وجدناه أبرز من قال بفضل الولاية على النبوة<sup>٢</sup>، رغم ما تقدم له من إعلان متابعته للرسول (صلى الله عليه وسلم) في كل ما يفعل وفي كلما يقول، فإنه لم يقف عند حد التسوية كما فعل أسلافه من الفلاسفة أو فلاسفة المتصوفة بل خرج علينا بفكرة الولاية أو النبوة العامة وجعلها دائمة غير منقطعة وأضفى عليها من الكمال والقداسة ما لم يضفه على النبوة وبلغ بها في ذلك المجال أن جعل النبوة تابعة لها، وأنها لا تأخذ ما تأخذه من العلم إلا من مشكاة الولاية. وبهذا فقد وصل بالولاية إلى مستوى لا يوجد إلا عند أصحاب التشيع القوي للعلم اللدني والكشف الأفلوطيوني الذي زهي به أفلوطين وعقد به صلته بالسماء<sup>٣</sup>.

(١) بد العارف، لوحة ٢٧، نقلًا عن (ابن سبعين وفلسفته الصوفية)، ص ٣٥٦، ابن سبعين وحكيم الإشراق.

(٢) فصوص الحكم، وذلك حيث يقول عن العلم اللدني (وليس هذا العلم إلا خاتم الرسل وخام الأربلاء وما يراه أحد من الأنبياء والرسل إلا من مشكاة الرسول الخاتم ولا يراه أحد من الأولياء إلا من مشكاة الولي الخاتم حتى أن الرسل لا يرونها- متى رأوه- إلا من مشكاة الولي خاتم الأولياء... فالملسونون من كونهم أولياء لا يرون ما ذكرناه إلا من مشكاة خاتم الأولياء، ص ٦٢، الفص الشيشي، أنظر أيضًا الفص العزيزي، ص ١٣٥، لطائف الأسرار أو (تنزيل الأملالك من عالم الأرواح في الأفلالك) وهناك يقول، ص ٤٩:

سماء النبوة في بربنخ دوين الولي وفوق الرسول

(واعلم أن فلك الولاية، هو الفلك الحبيط الأعم الأتم الأكمل العقلي وفلك النبوة، هو الفلك الأتم النفسي، وفلك الرسالة هو الفلك القريب الثالث الهيولي)، ص ٥٠.

(٣) فارن د. أبو العلا عفيفي مجلة كلية الآداب، ج ١، م ١، (من أبن استى ابن عربي فلسفة التصوفية)، ص ١٩-٢٠.

كما يمكن رد ذلك أيضاً إلى إغرام فلاسفة المتصوفين قبله بالمعرفة -كتيار أفلوطيني سرى إليهم- وابهارهم بما درته عليهم من لذات و المعارف، هي تخيلات في الواقع وأوهام، بحيث نطقوا بها كذلك في حال فنائهم فقالوا وقال معهم ابن عربي "المعرفة هي التحرير، والدهش"<sup>١</sup> وقال قائلهم: (لو تمنت المعرفة رجلاً لهلك كل من نظر إليها لفطرة جمالها وحسنها وبهائها<sup>٢</sup>). بهذا التكوين وبهذه النظرة نظر ابن عربي على النبوة، فنراه يجعل ما هو من أخص خصائصها شركة مشاعة بينهم وبين الأولياء، أو العلماء الواصليين فقد جعلهم مشرعين مثل الأنبياء وجعل هذا التشريع من باب الإلهام أو الوحي النفسي "من غير تنزيل الذي هو الشرع"<sup>٣</sup>، ومن الممكن أن يستقلوا به، ويصلحوا فيه دون حاجة إلى شريعة من السماء<sup>٤</sup>.

وذكر الشيعة، والسهروردي في عدم انقطاع النبوة، واستمرارها بعد (محمد صلی الله علیه وسلم) في أشخاص الأولياء والأئمة، هي ما يعتقد ابن عربي ويدين به<sup>٥</sup>، بل ربما كانت هي التي تطبع مذهبة وتسسيطر عليه، فقد قرر وجود أولياء في ظاهرهم يفوقون الأنبياء وهم أنبياء في واقعهم يفضلون من عرفناهم من الأنبياء لأن هذه النبوة التي يسميها (النبوة الخاصة) وهي التي يعرفها المسلمون لا تعلو في نظره مجرد نعمت إلهي ثبت لصاحبها بناء على أوامر من الله ألقاها إلى النبي ليوصلها على العباد ويجيئهم بما يسألونه ك وسيط عن الله فقط لتحمل هذه الإجابة

(١) نسب هذا القول أولاً إلى سهل بن عبد الله التستري، وإلى ذي النون المصري، الرسالة القشيرية، ص ١٤٢، قارن فصوص الحكم لابن عربي الفصل التوحي، ص ٧٣، والتعليقات، ص ٤١-٤٠.

(٢) في الصوف الإسلامي وتاريخه، ص ٦، نقاً عن تذكرة الأولياء، ص ٢٣٥، ج ١، ص ٢ والقائل هو أبو سليمان الداراني.

(٣) الفتوحات، ج ٢، ص ٣٢٧.

(٤) نفس المصدر، ص ٣٢٧-٣٢٨، وتنظر سخرية ابن عربي من النبوة إذا نظرنا إلى أنه خص الأولياء بالعلم الباطن وجرد منه الأنبياء وأبقى لهم التشريع فقط أو الإخبار وأن هذا هو منتهى جهودهم وأما أصحاب العلم من الأولياء فهم الأرقى وهم الذين يعرفون الله حق معرفته ويدررون بما تشتمل عليه أسماؤه الحسنى من حقائق الحقائق التي لا يستطيعها إلا الراسخون في العلم قارن الخيال عند ابن عربي ص ٢٥، الفتوحات المكية، ص ١٩٥، ج ١، الفصوص، ص ٦٤، ١٣٣.

(٥) ويسميهما أنبياء الأولياء. الفتوحات، ج ١، ص ١٩٥، أنظر الفصوص، ص ١٣٤ - ١٣٥، ويسميهما بالنبوة العامة.

وليس له أكثر من ذلك في العمليات والاجتهداد فيها، وإنما ذلك من اختصاص الولي<sup>١</sup>، فهو متغول في التأله عديم البحث كما قال بذلك السهروري من قبل، وأما التوغل في التأله والتوغل في البحث فهما من اختصاص الولي دون النبي وهذه هي فكرة الشيعة عن أئمتهم في أن لهم الاجتهداد إلى جانب التلقى عن الله كما سبق لهم هذا في العلم اللدني.

ويعتمد ابن عربي في تفضيله للولاية على النبوة على أن الله تسمى بالولي ولم يتسمى بالنبي، فلذلك بقي اسم الولاية، وانقطع اسم النبوة، وما كان الله أن يتسمى باسم وينقطع فأسماؤه باقية أبداً وأزلاً (ولذلك قال (صلى الله عليه وسلم) فلا رسول بعدي ولا نبي ولكنه بالنسبة لمندبه في استمرار النبوة الباطنية، أي نبوة الأولياء، يضيف إلى هذا الحديث (نبياً مشرعاً، أو مشرعاً له) أينبياً جاء على شريعة رسول قبله، وأنها ما انقطعت إلا من وجه خاص، وهو مسمى النبي والرسول، ولذلك بقي حكمها، ويقيت حقيقتها في الأولياء.

ويبلغ به تيهه بلفظ (ولي) وإغرامه به أن يلتمس من تسمى الله به أن هناك تأله من جانب الولي زاحم فيه الرب سبحانه بهذه الاسم، وأن اسم النبي لا ينطوي لهذا المقام بل هو اسم خاص للعبودية التي هي عين القرب من السيد، وعدم مزاحمة السيد في رتبته بخلاف الولاية، فإن العبد مزاحم له في اسمه الولي<sup>٢</sup>، وكأن عين القرب التي للأنبياء لا تنطوي إلى درجة التأله في نظر ابن عربي ولذلك لم يزاحم الولي الله في هذا الاسم. وفي الواقع فإن تسمى الله سبحانه باسم الولي، من باب رحمته بعباده ومجازاتهم الجزء الحسن الذي يستحقونه، فإذا كانوا هم سبوا الله، ويتولونه، فإنه لا بد وأن يجازيهم علة ذلك ويتولاهم، ويكون لهم ولية أي محبأ، وناصرأ معيناً، ومن جانب آخر، فإن الله لا يرضى عن إنسان خلقه إلا إذا كان هذا الإنسان ولية الله، وعمل كل ما يوصله إلى رضاء الله عنه، وإلى درجة ولاته، ووجه الله، كي يحبه الله ويواليه أي يكون له ولية ومن هان كان تسمى الله بالولي، وعدم تسمية النبي، أي أن تسمية الله بالنبي، لا فائدة فيها لخلقته، فأسماؤه تعالى كلها خير ورحمة بالعباد، لأنه تعالى خير ورحمة وبر بخلقته.

(١) الفتوحات المكية، ج ٢، ص ٣٣٥، قارن: نقض المطلق لابن تيمية ص ٨٥، ص ١٣١، ١٣٢، الفصوص لابن عربي، ص ١٣٥ - ١٣٦، ص ٦٢، ٦٣، أنظر أيضاً: ولادة الله والطريق إليها، ص ١٨٩ - ١٩٤، لصاحب هذا الكتاب.

(٢) الفتوحات، ج ٢، ص ٣٣٥، فصوص الحكم ص ١٣٤ - ١٣٥.

## ٢- فكرة الوراثة في العلم الباطن:

كذلك هناك اسم آخر من أسماء الله الحسنى، يصفه ابن عربى على الأولياء وهو اسم (الوارث) ويؤكده به استمرار النبوة بالنسبة للأولياء وبصورة تؤكده تألهم. فإن الولي لا يأخذ النبوة من النبي، إلا بعد أن يرثها الحق منهم، ثم يلقاها إلى الولي ليكون ذلك أثمن في حقه، حتى ينسب في ذلك إلى الله لا إلى غيره<sup>(١)</sup> ويؤكده ابن عربى هذا الاتجاه حين يميل إلى آراء الفلاسفة وبعض دعاء التشبيع<sup>(٢)</sup>، فيوازن بين أولياء الصوفية، أولياء العلم الباطن، وبين الصحابة رضوان الله عليهم، فإنهم عنده نوع ثان من نوع النبوة العامة، ومرد نزولهم في الدرجة عن أولياء العلم الباطن. أنهم أخذوا هذه النبوة وراثة عن النبي لا عن الله كما في جانب أولياء الباطن – إما مشافهة – وهم الصحابة الذين شاهدوه، أو من رأه في النوم<sup>(٣)</sup> فهو يوازن بين التأويل والتزيل مفضلاً الأول عن الثاني وفي هذا مساس بقدر الصحابة والتبعين ثم يتدرج من هذه الموازنة إلى تقيص أهل السنة الذين لم يملأوا ميلاً باطنياً ويسميهم علماء الرسوم من باب التهكم بهم وأنهم لعدم ميلهم الباطني كأنهم رضوا بالشكليات ووقفوا عندها.

وهو وإن أُسند إليهم نبوة من باب حديث (العلماء ورثة الأنبياء) فهي نبوة في الدرجة الثالثة، التي لا ترقى أيضاً إلى مستوى نبوة أولياء الصوفية وأئمة الشيعة، وذلك كما يقول لأنهم يأخذونها خلفاً عن سلف إلى يوم القيمة فيبعد النسب<sup>(٤)</sup>.

ولذلك رجع أولياء الصوفية عنده على هؤلاء، فنبوة أولياء الصوفية يأخذونها عن الله من حيث كونه ورثها عن الأنبياء، وجاد بها عليهم مباشرةً فهم أتباع الرسل بمثل هذا السندي العالى

(١) الفتوحات المكية، ج ٢، ص ٣٣٥، عنقاء مغرب، ص ١٧ - ١٨ - ١٩ - ٢٠، ص ٧٧، ص ٧٩، الصلة بين التصوف والتشبيع، ج ٢، ص ١٧٥ - ١٧٧.

(٢) انظر نقض المنطق لابن تيمية، ص ٨٦-٨٤ حيث يصرح ابن سينا بأنه ما كان يمكن موسى بن عمران مع أولئك العبرانيين، ولا يمكن محمد (صلى الله عليه وسلم) مع أولئك العرب الجفاة أن نسبنا لهم الحقائق على ما هي عليه.. إلخ، (دراسات في الفلسفة الإسلامية)، ص ٢٠٤، حيث ينفي ابن أبي الحديد الحكمة والبحث في الأمور الإلهية عن الصحابة (رضي الله عنهم) وأنهم كانوا أبعد من أن يفهموا ذلك أو يتصوروه.

(٣) نلاحظ هنا أن له رأياً آخر فيما تقدم في الباب الأول في أن الصحابة (رضي الله عنهم) قد أخذوا الشريعة عن الرسول (صلى الله عليه وسلم) كأخذها هو تمام ب تمام فإنهم كانوا يشهدون جريل عليه السلام حين كان يلقى إليه بالوحى أنظر من هذه الدراسة، الفتوحات، ج ١، ص ٩٥.

(٤) الفتوحات، ج ٢، ص ٣٣٥، موقف ابن عربى من أهل الظاهر والفلسفه لأستاذى المرحوم الدكتور محمود قاسم، ص ٥٥، حلقات دار العلوم سنة ١٩٦٨-١٩٦٩م.

المحفوظ الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد: قال أبو يزيد: أخذتم علمكم ميتاً عن ميت<sup>١</sup>، إلخ، وهذا هو معنى الوراثة في الأوساط الصوفية والشيعية على السواء.

وفي الواقع ليست وراثة، وإنما هي ترق وعروج إلى مستوى العقل الفعال، أو الإمام قد أخذوه عنه، على طريقة المرايا المقابلة أو عن الله مباشرة حسب نظرية أفلاطون في المثل<sup>٢</sup>، وأن الله يحيى المثل في ذاته، فهنا تأثر تام في نظرية المعرفة، بكل جوانبها، الأفلاطوني والأقلوطياني على السواء.

ومن مظاهر تقييص ابن عربى من قدر النبوة بناء على هذه الفكرة تسوية المطلقة بين نبوة سيدنا محمد (صلى الله عليه وسلم) وهدى الأولياء، أو نبوة هم الباطنية، وذلك عند تفسيره لقوله تعالى: "أولئك الذين هدى الله بهداهم اقتده" <sup>٣</sup>.

وذلك حيث يقول: "وهذا عين ما قلناه في علم الأولياء اليوم" فالوراثة عنده تشبه أن تكون نسخاً للشريائع - للتنتزيل، إذ يرفع الوحي مرة أخرى إلى الله، لكي يهبط من عنده بصورة أخرى على هيئة تأويل نجده لدى أصحاب العلم الباطن أو لدى من يسميهم هو ورثاء الله<sup>٤</sup>.

وهو يستدل على ذلك دائماً بقضية الخضر عليه السلام<sup>٥</sup> حيث يقول تعالى في شأنه: آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا علماً<sup>٦</sup>، ويتكلم عن علمه كمثال لعلم الأولياء. ولكن السياق القرآني في حديثه عن علم الأنبياء يعطى لنا أن الخضر عليه السلام كاننبياً. وأن علمه ن علم

(١) الفتوحات، ج ٢، ص ٣٣٥، موقف ابن عربى من أهل الظاهر والفلاسفة لأستاذى الدكتور محمود قاسم، دراسات في الفلسفة الإسلامية، الطبعة الخامسة.

(٢) قارن: الأستاذ الدكتور محمود قاسم في المرجع المتقدم، ص ٦٣.

(٣) سورة الأنعام، الآية: ٩٠.

(٤) هذه الفكرة من إرشاد أستاذى الدكتور محمود قاسم. قارن الفتوحات فيما تقدم.

(٥) من الممكن أن يكون ذكر ابن عربى للخضر من غمز الأنبياء، وأن الأولياء بالنسبة لذوقهم صاروا أعلم من الأنبياء حيث يتكلّم عنه في موضع آخر في قصته مع موسى عليه السلام بأنه قال لموسى بعد أن وقعت منه الثالثة: "هذا فراق بيني وبينك... مع علمه بعلو رتبته في الرسالة، ص ٢٠٦، فصوص الحكم، قارن أيضاً (الفتوحات)، ج ١، ص ١٩٥.

(٦) سورة الكهف، الآية: ٦٥.

الأنبياء لا من علم الأولياء لأن القرآن دائمًا، ينسب علم الأنبياء إلى الله سبحانه و يجعل التعليم فيه، والإيتاء إلى الله سبحانه، كما في هذه الآية التي يستدل بها ابن عربى<sup>(١)</sup>.  
أما علم الأولياء فلم ينسبه إلى الله مباشرة كما حدث عن صاحب سليمان حيث قال عنه:  
قال الذي عنده علم من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك<sup>(٢)</sup>.

فالعلم في جانب الأنبياء دائمًا عطية من الله ومنحة<sup>(٣)</sup>، أما بالنسبة إلى الأولياء، أو أتباع الأنبياء، فهو محض اكتساب، أو تعلم، وهم لا يرثون فيه إلى مرتبة الصحة، والصدق المطردة دائمًا بالنسبة للأنبياء<sup>(٤)</sup>، وسياق القصة بالنسبة للخضر عليه السلام كما وردت في سورة الكهف يعطى اطراد الصدق والصحة، بالنسبة لعلمه، فهو نبي، وليس بولي<sup>(٥)</sup>.  
وأخيرًا ، فإنه مما يوقفنا من آراء ابن عربى موقف الحذر، أنه يعتبر نفسه من الورثة في موقف ادعى فيه الاتصال بالله، وبالرسول عليه الصلاة والسلام وذلك في تقاديمه لكتابه (فصوص الحكم) وأنه إملاء من الله سبحانه "فما ألقى إلا ما يلقى إلى". ولا أنزل في هذا المسطور إلا ما ينزل به علي ولست ببني ولا رسول، ولكنني وارث، ولا آخرتي حارت<sup>(٦)</sup>.

---

(١) وذلك كما في قوله تعالى على لسان سيدنا يوسف: "رب فد آتتني من الملک، وعلمتی من تأویل الأحادیث" (سورة يوسف، الآية: ١٠١)، وكما في جانب داود (عليه السلام) وابنه سليمان "ولقد آتینا داود وسليمان علماً" (سورة التمل، الآية: ١٥). . إلخ

(٢) سورة التمل، الآية: ١٥.

(٣) مثل: "وعلمه الكتاب والحكمة" في جانب سيدنا عيسى. (سورة آل عمران، الآية: ٤٦) وفي جانب الرسول (صلى الله عليه وسلم): " . . وأنزل عليك الكتاب والحكمة وعلمنك ما لم تكن تعلم" (آل عمران، الآية: ١١٣).

(٤) تفسير المؤذن لابن تيمية ضمن مجموعة الرسائل الكبرى له أيضًا، ص ٢٠٢.

(٥) قارن: مجموعة الرسائل والسائل لابن تيمية، ج ١، ص ٢٣، وأوضح الفتاوى لابن الخطيب في هذه القصة في سورة الكهف.

(٦) فصوص الحكم، ص ٤٨، قارن الخيال عند ابن عربى لأستاذى الدكتور محمود قاسم، ص ٢٦، الفتوحات المكية، ج ٣، ص ٤٥٦.

### ٣- العلم والوحي عند ابن عربي:

إن نظرية الفيض وما ترتب عليها من نظرية المعرفة الإشراقة قد وجّهت تفكير ابن عربي إلى ابتكار نظرية في الوجود والكون، هي نظرية وحدة الوجود<sup>١</sup>، وهي تقوم على أن الوجود واحد مهما تعدد صوره وأشكاله فالكون مع الله يشكلان حقيقة واحدة، هي واحدة بالذات أي في ذات الله سبحانه، - فالكون هو الله، والله هو الكون - كثيرة بالإضافات، التي هي الكون في أشكاله وصوره ومخلوقاته المتعددة، ولكنها في الواقع ليست إلا ذات الله الواحدة ولكن الله تراءى في هذه الأشكال والصور، من باب تعدد الصورة الواحدة في مرايا متعددة، فهي مظاهر ومعالى، يتجلّى الله فيها من حيث اسمه (الظاهر). كما يذهب إلى ذلك ابن عربي في تفسير قوله تعالى: **«هو الأول والآخر والظاهر والباطن»<sup>٢</sup>.**

والأساس في ذلك هو نظرية الفيض، فإنها تشير إلى أن الكون قد صدر عن الله، وبقي على ابن عربي بعد ذلك أن يقول: **«أن الكون هو الله»<sup>٣</sup>**.

وهذه الحقيقة الوجودية في مذهب ابن عربي، يترتب عليها التسوية بين كل شيء في الوجود كما هو ظاهر منها فالمؤمن هو العاصي ولا فرق، وكذلك النعيم هو العذاب، والإنسان هو الجماد وهو الحيوان وكذلك العكس والكل هو الله إلخ فلا فرق بين دين ودين، ولا بين ملة الإيمان وملة الكفر، كما قال في ذلك.

**عقد الخلاائق في الإله عقائده**  
وأنا اعتقدت جميع ما عقدوا<sup>٤</sup>.

وهو يرى أن هذه الحقيقة الوجودية لا يفطن إليها إلا أولوا الهمة، من الوالصلين والأولياء<sup>٥</sup> لا الأنبياء، لأن الأولون أصحاب العلم الذي تأهلوا به للوقوف على سر الوجود، وأما الآخرين

(١) سبق أن أشرت في الحديث عن وحدة الوجود عند ابن عربي أن وحدة الوجود عنده تختلف عن بقية من قالوا، وأنه قد قال بها اتجهاداً من باب الاستعانة بها على حل مشاكل دينية متعددة، كمشكلة القضاء والقدر، وفكرة الخير والشر في الوجود.. إلخ.

(٢) سورة الحديد، الآية: ٣، وهذا المذهب موجود بوضوح في معظم تأليفه، وأخصها فصوص الحكم ينظر، على سبيل المثال: الفصل السابع.

(٣) قارن ابن تيمية في مجموعة الرسائل والمسائل، ج ٤، ص ١٧٢ - ١٧٤، ص ١٤ - ١٥، وكذلك أستاذى الدكتور محمود قاسم في مجلة العربي ديسمبر سنة ١٩٧٧ في مقال (خلق العالم) بين ليتسن، وابن عربي.

(٤) نفس المصدر، التعليقات على الفصوص ص ٩٠ - ٩٣، قارن مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٤٨، ٢٤٩.

(٥) فصوص الحكم، ص ٦٣ - ٦٢، ص ١٣٤ - ١٣٣ .

فليس لهم هذا الذوق، بل ليس لهم إلا مجرد الإخبار عن الله فقلوبهم ساذجة في النظر العقلي لعلمهم بقصور العقل أيضاً عن إدراك مالا ينال بالذوق<sup>١</sup>.

هذا إذا اعترف بالوحي على أنه شيء خارجي عن النفس، أو أنه واسطة بين الله وبين الرسول، ولكن الواقع أن مذهبه يغلب عليه في هذه الحالة أيضاً كما تغلب عليه نزعته الفلسفية وتأثيره باتباع الأفلاطونية الحديثة من فلاسفة الإسلام حيث يقيمون الوحي على الخيال، وأنه شيء من داخل النفس فنراه يقول: "ولقد بلغ بي قوة الخيال، أن كان حبي يحسد لي محبوبي من خارج لعيوني، كما كان يتجسد جبريل لرسول الله (صلى الله عليه وسلم)، فلا أقدر أنظر إليه وبخاطبني وأصغي إليه وأفهم عنه"<sup>٢</sup>.

فالوحي عنده أيضاً خيال وحديث نفس وليس في الواقع إلا تصويراً من خيال النبي "كما يصور خيال المحب ويحسد أمامه محبوبه فيخاطبه ويناجيه ويسمع كلامه وهو في الحقيقة لا يخاطب إلا نفسه ولا يسمع إلا كلامه"<sup>٣</sup>، فإذا كان الوجود واحداً فما معنى الثنائية في الوحي، الواقع أن ليس هناك ثنائية بين الوحي وبين النبي وإذا كان هناك من أخبار يأتي بها الرسول أو تشريعات فهي ليست شيئاً خارجاً عن نفسه أو ليست شيئاً غير نفسه<sup>٤</sup>.

ولا يلقي عليك الوحي في غير ولا تلقى<sup>٥</sup>.

وجبريل على هذا شيء اعتباري لا حقيقة له إلا في الاسم بالنسبة للوحي ولعلنا قد لاحظنا أن قوة الخيال عند ابن عربي، وسيطرتها على تصوفه هي التي أدت به إلى هذه النتيجة<sup>٦</sup>. وهناك أمثلة تطبيقية لدى ابن عربي لبيان تفوق العلم والكشف عن الوحي ومن ذلك قصة (العزيز) عليه السلام حين مر على بيت المقدس، وقد خر بها ٤٤٤٤ ف قال: "أني بخيبي هذه الله

(١) فصوص الحكم، ص ١٣٣، الفتوحات، ج ٢، ص ٣٣٥ وأنظر: ولادة الله والطريق إليها، ص ٩٤-٨٩ لصاحب هذا الكتاب طبع دار الكتب الحديثة سنة ١٩٦٩.

(٢) الفتوحات المكية، ج ٢، ص ٤٢٩.

(٣) التعليقات على فصوص الحكم للدكتور أبو العلاء عفيفي، ص ٩٥.

(٤) قارن التعليقات على الفصوص، ص ٩٤، الفصوص الفص الشبي، ص ٦٠، ٦٦.

(٥) الفصوص: الفص السابع، ص ٩٣.

(٦) قارن الخيال في مذهب محيي الدين ابن عربي لأستاذي الدكتور محمود قاسم طبعة معهد الدراسات العربية العالمية سنة ١٩٧٩، ص ١-٢، والفصل الخامس (باليهال والصور).

بعد موتها<sup>(١)</sup>؟ فجعل ابن عربي سؤال العزيز هذا تمنياً منه إلا أن يقف على علم الأولياء، وهو الوقوف على سر القدر، فعلم الله برغبته هذه فجاءه الجواب، كما ورد في الخبر: لشن لم تلته لأمحون اسمك من ديوان النبوة، وهذا ليس بالوعيد، ولكنه وعد في هيئة وعيد، وعد بتحقيق أمله، في أن ينقل من ديوان الأنبياء، إلى ديوان الأولياء "أي أرفع عنك طريق الخبر، وأعطيك الأمور على التجلّي والكشف ويزول عنك اسم النبي والرسول"<sup>(٢)</sup>، وهذا لما يعتقد ابن عربي، من مبدأ بقاء الولاية وامتدادها حتى في الحياة الآخرة، وانقطاع النبوة واسمها في هذه الدار التي ليست بمحل لتشريع أو لشرع وأن الأنبياء بالنسبة للحياة الآخرة، تمنوا هذا الشرف الذي للأولياء ولذلك كان سؤال العزيز من باب التعرّض برغبته في الالتحاق بديوان الأولياء بعد انتهاء مهمة رسالته<sup>(٣)</sup>، وابن عربي بهذا واضح فيما يذهب إليه من تفضيل الولاية على النبوة، وتفضيل العلم والكشف على الوحي والشرع.

وإن صفة النبوة والرسالة التي يقول بانقطاعها إلى جانب بقاء صفة الولاية حسب مبدئه في ذلك، ليردّها أقوى رد قوله تعالى: "وَمَنْ يَطِعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ الْبَيْنِ وَالصَّدِيقَيْنِ"<sup>(٤)</sup>، إلى آخر الآية، فقد أشارت هذه الآية إلى بقاء صفة النبوة الآخرة إلى جانب عشرات الآيات التي تؤكد بقاء صفة النبوة والرسالة في الحياة الآخرة وكذلك الأحاديث النبوية الشريفة بما صار أصلاً من الأصول المعلومة من الدين بالضرورة.

ويفرض عليه مبدئه في وحدة الوجود أن لا يجعل هناك كافراً ومؤمناً وإنما الكل على صفة الولاية والكشف، ثم تغلب عليه نزعته إلى تفضيل العلم الباطني والكشف على النبوة والوحي، فينافق نفسه، ويخرج على مبدئه هذا، فيعرف بافتراء النبوة والرسالة عن الكفر والشرك وأن هناك نبياً داعياً وقوماً مدعون<sup>(٥)</sup>، ولكن من أجل التماس العذر لهؤلاء المشركين المدعون مع ذلك النبي الداعي وذلك كما في تعليقه على موقف قوم نوح منه إذ جعل ذم نوح لقومه ثناء

(١) القصة في سورة البقرة، الآية: ٢٥٩.

(٢) فصوص الحكم، ص ١٣٣ - ١٣٧ ، والتعليق على الفصوص، ص ١٧٠ .

(٣) فصوص الحكم، ص ١٣٣ - ١٣٧ ، والتعليق على الفصوص، ص ١٧٠ .

(٤) سورة النساء، الآية: ٦٩ .

(٥) وهذا ما دعا ابن تيمية إلى أن يقول عنه : إنه لا يثبت على (وحدة الوجود) ثبات غيره عليها من أمثال ابن سبعين والتلمساني والجيلي وغيرهم.

عليهم بلسان النم "لأنه علم أنهم لم يحييوا دعوته لما فيها من الفرقان (أي التفريق بين الحق والخلق) والأمر قرآن"<sup>١</sup>، "أي جمع بين الحق والخلق" فهم أبصروا بهمتهم، وكشفهم حقيقة الوجود على ما هو عليه بأن الخلق حق، والحق خلق، وهذا هو علم العلماء بالله، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلقه عند ابن عربي ولكن نوحًا عليه السلام خالف هذه الحقيقة فجاء يدعوهم بأن الله واحد وأنه غير الخلق وهو خالقهم فلذلك لم يحييوا دعوته، فلم يطرق نوح في نظر ابن عربي بعد إلى مرتبة الكشف التي عليها هؤلاء الكفار ولم يعرف كيف يدعو قومه إلى توحيد الله.

وواضح أن ابن عربي بهذا ينتقص رسالة نوح ووصفها بالفشل وينتهي إلى أن قوم نوح كانوا على حق في رفضهم دعوته وقد استخدم سبيل التأويل الباطني لآيات القرآن الكريم ليقر هذه الفكرة ويدعم مبدؤه في وحدة الوجود عن طريق الاحتجاج له بهذا التأويل المتكلف<sup>٢</sup>، ومذهبة في النهاية مذهب المعطلة الذي يخلون الكون عن صانع، يخلق الخلق فضلاً عن أن يرسل إليهم رسلاً فهو علم في مبدأ الوحي الذي فيه الاعتراف ضمناً بالله سبحانه، ونتيجة إقرار المذهب وحدة الوجود<sup>٣</sup>.

ويستمر ابن عربي في إفراز هذه الفكرة بالنسبة لنوح وقومه عن طريق ذلك التأويل الباطني الباطل الذي بني على التكليف، والاجتهداد الذي لم يوفق فيه وخرج به على وضع اللغة وطريق اشتقاها فيجعل دعوته لقومه مكرأً بهم ويخلع عليهم صفتهم التي قبلوا دعوته بها "ومكرروا مكرأً كباراً"<sup>٤</sup>، لأن الدعوة إلى الله مكر بالدعوة، لأنه ما عدم من البداية، فيدعى إلى الغاية، أي أنهم على مبدأ وحدة الوجود لا يعبدون إلا الله وإن كانوا يعبدون وداً وسواهاً . إلخ فليسوا في حاجة إلى من يدعوهم إلى الله فإذا جاء نوح يدعوهم إلى الله فقد حملهم على الاعتقاد بأنهم يعبدون شيئاً آخر سوى الله وما في الوجود غير الله، ولذلك أجابوه بهذا المكر المقابل لمكره.

(١) الفصوص، ص ٧، التعليقات، ص ٣٧-٣٨.

(٢) قارن: التعليقات على الفصوص، ص ٣٧، للدكتور (أبو العلا عفيفي).

(٣) قارن: التعليقات على الفصوص، ص ٣٧، للدكتور (أبو العلا عفيفي).

(٤) ينظر سورة نوح من القرآن الكريم.

وقالوا لا تذرن آهتكم ولا تذرن وداً ولا سواعداً، ولا يغوث ويعوق وتسراً لأنهم إن تركوا هذه الآلهة فقد جهلو من الحق على قدر ما تركوا وذلك لأن للحق في كل معبود وجهاً لا يعبد المعبود إلا من أجله<sup>(١)</sup>.

وهذا هو ما يفهمه ابن عربي من قوله تعالى "وقضى ربك أن لا تعبدوا إلا إياه"<sup>(٢)</sup>، أي حكم وقدر أنكم لن تعبدوا إلا إياه، مهما تعدد مظاهر عبادتكم فإنكم لم تعبدوا إلا إياه لأن الكل مظاهر ومجالي ووجوه لحقيقة واحدة هي الله "فما عبد غير الله في كل معبود"<sup>(٣)</sup>.

ويجعل الخطيبة خطوة إلى العلم اللدني<sup>(٤)</sup>، لأنها خطت بهم، ففرقوا في بحار العلم بالله، وهو الحيرة، كما جعل هذا الغرق المشار إليه في الآية: "إنك إن تذرنهم يضلوا عبادك" إخراجاً لهؤلاء العباد من العبودية، إلى ما فيهم من أسرار الربوية "فینظرون أنفسهم أرباباً، بعد ما كانوا عند أنفسهم عبيداً، فهم العبيد الأرباب"<sup>(٥)</sup>، وهذا هو مظهر ضلالهم، أو حيرتهم التي هي مظهر المعرفة الكاملة عند ابن عربي وأولياء فلاسفة الصوفية... إلخ.

وأخيراً يأتي إلا أن يعدم هذا المذهب بتلك النظرية التي قام عليها وهي نظرية الفيض، وأن يدلنا من أين يأتي بهذه الآراء، فيفسر الوالدين في قول نوح: "رب اغفر لي ولوالدي" بالعقل والطبيعة، والمؤمنين والمؤمنات<sup>(٦)</sup>، بالعقل والتفوس<sup>(٧)</sup>، وهذا تفسير؟؟؟ يقوم على مسخ النصوص الدينية وعكس معانها كما هو ظاهر.

وهذا هو ما سار عليه في تفسير موقف فرعون من موسى عليه السلام و موقف موسى من قومه في عبادتهم للعجل. فقد جعل موسى عليه السلام موافقاً لقومه على عبادة العجل، وأن هذا من باب العلم بسر القضاء، وكشف الواقع على حقيقته وإن تراءى في الظاهر متعارضاً مع ذلك الواقع "فكان موسى أعلم بالأمر من هارون، لأنه علم ما عبده أصحاب العجل" وهو الله

(١) الفصوص: الفصل التوحي، ص ٧١-٧٢، التعليقات، ص ٣٩.

(٢) سورة الإسراء، الآية: ٢٣.

(٣) الفصوص، ص ٧٢.

(٤) وذلك في قوله تعالى: عن قوم نوح (ما خطبناهم أغرقوها فادخلوا ناراً).

(٥) الفصوص، ص ٧٤.

(٦) وذلك في قوله عليه السلام (..... ولن دخل بيتي مؤمناً وللمؤمنين والمؤمنات) سورة نوح.

(٧) الفصوص، ص ٤٧.

في الواقع" لعلمه أن الله قد قضى ألا يعبد إلا إيه" فإن العارف من يرى الحق في كل شيء، بل يراه عين كل شيء<sup>١</sup>. ومن هنا لم تكن مواجهة موسى لأخيه هارون من أجل تركهم في غيابه يعبدون العجل، وإنما من أجل إنكاره عليهم عبادة العجل<sup>٢</sup>، وأنه لم يدرك في هذه العبادة ما أدرك موسى حسب زعم ابن عربي<sup>٣</sup>.

ثم يتدرج من تبرير مختلف صنوف الوثنية من حيث أن الله يتمثل في مختلف درجاتها، فيحرف قوله تعالى "رفع الدرجات"<sup>٤</sup>، إلى الاستدلال به على تجويز مختلف العبادات، لذلك لم يقل رفع الدرجة، فكثير الدرجات في عين واحدة أعطت كل درجة مجلى إليها عبد فيها ثم يجعل من هذه الدرجات عبادة الهوى<sup>٥</sup>، و يجعله "أعظم مجلى عبد فيه الله"<sup>٦</sup> مع أن هذه أحط الدرجات عند المسلمين.

والى جانب تبريره الوثنية في مختلف صورها - في هذا العدد - سواء أكانت عبادة حجر أو شجر، أو حيوان أو إنسان أو كوكب أو ملك<sup>٧</sup> .

نراه على عادته يحاول الحط من شأن الرسل الذين جاءوا ينادون بالتوحيد فيجعل وراءهم رسلاً باطئين يؤولون ما يوحى إليهم، أنهم يدعون إلى إله يصمد إليه ويعلم من الجملة ولا يشهد "لا تدركه الأ بصار"<sup>٨</sup> للطفه وسرحانه في أعيان الأشياء<sup>٩</sup>. أي يسوى بين الله والعالم من

(١) الفصوص، ص ١٩٢.

(٢) وذلك كما تمحكه الآيات: "ولقد قال لهم هارون من قبل يا قوم إنما فتنتم له وأنما ربك الرحمن فاتبعوني وأطعووا أمري. قالوا لن نبرج عليهم عكفاً حتى يرجع إلينا موسى. قال يا هارون ما منعك إذ رأيتمهم ضلوا ألا تتبيني أعمصت أمري"<sup>١٠</sup>. سورة طه، الآيات: ٩٣-٩٠.

(٣) الفصوص، ص ١٩٤-١٩٢.

(٤) سورة غافر، الآية: ١٥.

(٥) يشير بذلك إلى الآية "أفرأيت من اخند إلهه هوا وأضلله الله على علم" (سورة الجاثية، الآية: ٢٣).

(٦) الفصوص، ص ١٩٤.

(٧) الفصوص، ص ١٩٥.

(٨) سورة الأنعام، الآية: ١٠٣، "لاتدركه الأ بصار وهو يدرك الأ بصار وهو اللطيف الخير".

(٩) الفصوص، ص ١٩٦.

جهة. وينسب إلى الرسل الباطئين هذه الدعوة الباطلة، وما نرى هذا إلا إحدى الوسائل، إلى إنكار وجود الله إطلاقاً.

وأما بالنسبة لموقف فرعون من دعوة موسى فقد جعل فرعون من أهل الكشف الوجودي ومن أهل المعرفة بحقيقة الكون على أن الكون هو الله وعلى هذا الأساس، يبرز إدعاء فرعون للألوهية، رغم معارضة صريح القرآن لهذا الادعاء، وإذا قال فرعون: أنا ربكم الأعلى، فليس كافراً عند ابن عربي، لأنه يعلن أنه مجلٰى من مجالٰى الذات الإلهية، والكل أرباب ومجالٰ لهذه الربوبية وبما أنه استفاد العلو من الحكم والملك، فليس بكاذب إذا قال أنا ربكم الأعلى<sup>١</sup>؛ ومن قبل قال الحلاج، إبليس أستاذِي، وفرعون صديقي. ومحن نعرف أنه أول من فهم هذا الأثر "إن الله خلق آدم على صورته" على أن الله تعالى "قد ظهر بصورة آدم الذي تجلت فيه الطبيعة الإلهية الكاملة بصفتها: الالهوت والناسوت"<sup>٢</sup>، فهو من كبار المؤسسين لوحدة الوجود، ونحن نعرف أن الحلاج كانت له ميول باطنية قرمطية<sup>٣</sup>. وهكذا فإن ابن عربي حريص دائمًا على أن يدلنا من أي معين ينبع، ومن أي معدن يأخذ.

ثم يظهر لنا موسى بمظهر المترف لفرعون بهذه الألوهية، بناء على ما كشف له من تلك الحقيقة، وظهر هذا الاعتراف كما يدعوه ابن عربي في قوله تعالى على لسان موسى، ردًا على سؤال فرعون: "وما رب العالمين" قال رب السموات والأرض وما بينهما إن كتمت موقنين<sup>٤</sup>؛

ويؤول ابن عربي الآيتين تأويلاً وجودياً، يثبت به أن فرعون من الموقنين، والمحققون عنده هم أهل الكشف والتجلّي، وموسى قد رأى فيه ذلك، ورأى أنه الله أو أنه إله على مبدأ سريان الله في الأكون، وبناءً على ذلك فموسى وفرعون متساويان في هذا المبدأ. ولكن فرعون يرجع على موسى "لأنه خليفة الله، وصاحب السيف والعزل والولاية" ولذلك كانت رتبته التحكم على الرتبة التي كان فيها ظهور موسى في ذلك المجلّى ولذلك كان له حق تهديده، وإلزامه بالاعتراف له بالألوهية، والتزام مقتضى ذلك الكشف الوجودي الذي عليه فرعون: "لئن اخذت

(١) الفصوص، ص ٢٠٧، ٢١٠.

(٢) في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص ١٣٥، ١٣٦.

(٣) في مقال بعنوان (الاتجاه الإشرافي في فلسفة الرئيس ابن سينا) مجلة المجاهد الثقافي الجزائرية: ٢٥/٢، ١٩٧٠، للدكتور محمود قاسم.

(٤) سورة الشعرا، الآيات: ٢٣ - ٢٤.

إلهًا غيري لأجعلنك من المسجونين<sup>١</sup>، والسجن هنا، الستر عن ذلك الكشف، وليس السجن اللغوي المعروف. وخلافة فرعون هي التي خولت له أن يقول لموسى عليه السلام ذلك، فهي

خلافة من نوع إمامية الأئمة، أو ولاية من نوع ولاية المتوجلين في التأله<sup>٢</sup>.

#### ٤- الحقيقة المحمدية:

وكان أيضًا من نتيجة تأثر ابن عربي بنظرية الفيض وبنظرية المعرفة الإشرافية، وقوله بوحدة الوجود، أن ذهب إلى القول بنظرية الحقيقة المحمدية<sup>٣</sup>، واعتلقها، ليؤسس بها لمبدأين، هما جماع مذهب، الأول: مذهب في وحدة الوجود، والثاني نظريته في العلم بالنسبة للأولىء أو خاتم الأولياء، فكأنه جعل هذه النظرية حقيقة كونية ميتافيزيقية<sup>٤</sup>، وحقيقة علمية غنوصية<sup>٥</sup>.

(١) والأولى تظهر في فكرته عن الأسماء الإلهية، وكونها مظهراً لوحدة الوجود، فهو يعتبر الحقيقة المحمدية مثلاً في الرسول (صلى الله عليه وسلم)، أكمل مجلئ خلقي ظهر فيه الحق، بل يعتبره الإنسان الكامل الذي حاز خلاصة الكون كله<sup>٦</sup>، وأصبح مقابلاً للذات الإلهية، فصار وحده مرآة للذات الإلهية لأنه "إذا كان كل واحد من الموجودات مجلئ خاصاً لبعض الأسماء الإلهية التي هي أرباب له، فإن مهما قد انفرد بأنه مجلئ للاسم الجامع لجميع تلك الأسماء، وهو الاسم الأعظم الذي هو الله" ولهذا كانت له مرتبة الجمعية المطلقة، ومرتبة التعيين الأول، الذي تعينت به الذات الأحدية<sup>٧</sup>، إذ ليس فوقه إلا ذات الله سبحانه.

والحقيقة المحمدية - عند ابن عربي - بناء على ذلك، مبدأ خلق العالم، "أو هي العقل الإلهي الذي تجلّى الحق فيه لنفسه، في حالة الأحادية المطلقة، فكان هذا المجلئ بمثابة أول مرحلة من مراحل التنزّل الإلهي في صور الوجود" فهي تساوي العقل الأول عند الفلاسفة، والمبدع

(١) سورة الشعراء، الآية: ٢٩.

(٢) الفصوص، ص ٢٠٨ - ٢٠٩ - ٢١٠.

(٣) انظر فصوص الحكم، ص ٤٨ - ٥٠، والفص الأدبي، والشيشي، والحمدى، قارن: التصوف الثورة الروحية في الإسلام، ص ٣٠٩، ٣١٩.

(٤) التعليقات على الفصوص، ص ٣٢١.

(٥) نفس المصدر، ص ٣٢٠، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٤٨.

(٦) نفس المصدر، ص ٢٤٨.

(٧) التعليقات على الفصوص، ص ٣٢٠.

الأول عند الإسماعيلية، والعقل الكلي عند أفلوطين، وابن عربي يضاهى هذه المصطلحات بما يطلق عليه "العقل الأول المسمى "أم الكتاب" ، "القلم الأعلى" ، "النور الحمدي". وتسمى هذه بالتعيينات الكلية<sup>(١)</sup>.

ثم يأتي بعد هذا التعيين الكلي تلك التعيينات الجزئية، التي أرادها الله، حين رأى نفسه في مرآة الحقيقة الحمدية، وانكشف له حقيقة ذاته وكمالتها، وما فيها من أعيان الممكناة التي لا تخصى، "فأحب إظهار كمالاته في صور تكون له بمثابة المرايا التي يرى فيها نفسه. فكانت أعيان الممكناة الخارجية تلك المرايا" فانفصل هذا من الحقيقة الحمدية "بحسب التعيينات الروحانية إلى العقول السماوية، والأرواح العلوية والملائكة الكروبيين، وأرواح الكلم من الأنبياء والأولياء" فتنزل مراتب هذه التعيينات، أو الموجودات، أو صور كمالات الله من هذه النفس الكلية "إلى عالم المثال، وهو آخر مراتب التنزلات"<sup>(٢)</sup>. وهنا يتبيّن لنا، كيف استخدم الحقيقة الحمدية، كحقيقة وجودية، وكصورة من نظرية الفيض مقابلة لها تام المقابلة، وإن اختلفت في التسميات، والتفاصيل<sup>(٣)</sup>.

وهو لا يعني بتلك الحقيقة الحمدية، شخصية محمد (صلى الله عليه وسلم) وإنما يعني بذلك حقيقته أو نوره، وهو أول شيء قاض عن الله سبحانه، ثم مازال يتسلسل، إلى أن ظهر في النبي محمد (صلى الله عليه وسلم) فكان محمد (صلى الله عليه وسلم) خاتم الأنبياء بهذا المعنى عند ابن عربي "ولهذا بدأ به الأمر وختم". وكذلك إلى الأولياء حيث ظهرت فكرة خاتم الأولياء عند ابن عربي أيضاً<sup>(٤)</sup>.

ويرى الدكتور أبو العلا العفيفي، أن الحقيقة الحمدية عند ابن عربي شيء منفصل كل الانفصال عن شخصية النبي محمد (صلى الله عليه وسلم) أو حقيقته<sup>(٥)</sup>، ولكتبي أرى أنها هي التمهيد لوجود محمد (صلى الله عليه وسلم) أو أن محمداً (صلى الله عليه وسلم) في نظره، ونظر غيره من قالوا بهذه النظرية هو الكون، أو هو الحقيقة الحمدية بهذا المعنى الذي يذكرون،

(١) التعليق على الفصوص، ص ٢٩١.

(٢) التعليقات على الفصوص، ص ٢٩١، قارن الفتوحات، ج ١، ص ١٩٣.

(٣) الفتوحات، ج ١، ص ١٩٥-١٩٣.

(٤) التعليقات، ص ٣٢١.

(٥) نفس المصدر.

أو هو العقل الأول أو هو الإنسان الكامل الذي حوى خلاصة الوجود، وتنبأ في ذلك مع الله سبحانه. يدل على ذلك استدلالهم بحديث: **أَنَا أَوَّلُ النَّاسِ فِي الْخَلْقِ، وَآخِرُهُمْ فِي الْبَعْثَ** على غير وجهة، وأحاديث أخرى، منها الصحيح ومنها غير الصحيح مثل: **أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ نُورٌ**، ونكت نبياً، **وَآدَمُ**، **بَيْنَ الْمَاءِ وَالْطَّينِ**<sup>(١)</sup>، **وَهُمْ لَا يَرِيدُونَ بِهَا، إِلَّا مُحَمَّداً** (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) **الرَّسُولُ**. كذلك ابن عربي في هذا الفص: **فَصَّ كَلْمَةً فَرْدِيَّةً فِي كَلْمَةِ مُحَمَّدِيَّةٍ** **يَتَحَدَّثُ** عن **الرَّسُولِ مُحَمَّدٍ** (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) **سَخْصَّاً**، **وَمَعْنَى حَقِيقَةٍ**، **وَرَسُولًا خَاتَّا** **وَمِنْ كَلْمَاتِهِ** **فِي ذَلِكَ** ... **وَلَهُذَا بَدَئَ** **بِهِ الْأَمْرِ وَخَتَمَ فَكَانَ نَبِيًّاً**، **وَآدَمَ بَيْنَ الْمَاءِ وَالْطَّينِ**<sup>(٢)</sup>، **إِنَّا كَانَتْ هَنَاكَ حَقِيقَةً** **مُحَمَّدِيَّةً** **بِهَاذَا الْمَعْنَى الْمُقْدَمِ**، **فَهِيَ حَقِيقَةً** **مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ** (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) **خَاتَمَ النَّبِيِّنَ** **وَالْمَرْسُلِينَ**، **وَقَدْ يَكُونُ** **ابْنُ عَرَبِيٍّ** **ذَهَبَ إِلَى هَذَا قَاصِدًا تَعْظِيمِهِ** (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، **وَلَذِكْرِ** **أَفْتَنَحْ** **هَذَا الْفَصَّ بِقُولِهِ**: **إِنَّمَا كَانَتْ حَكْمَتِهِ فَرْدِيَّةً**، **لَأَنَّهُ أَكْمَلُ مُوْجَدٍ فِي هَذَا النَّوْعِ الْإِنْسَانِيِّ** **كَذَلِكَ نَجْدُ الْحَلَاجَ** صاحب هذه الفكرة الأولى في الوسط الصوفي يرى **مُحَمَّدَ** (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) **حَقِيقَيْنِ**: **أَحَدَا هُمَا قَدِيمَةً**، **وَهِيَ النُّورُ الْأَوَّلُ الَّذِي كَانَ قَبْلَ الْأَكْوَانِ**، **وَالْأُخْرَى حَادَثَةً** **وَهِيَ مُحَمَّدٌ** (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)<sup>(٣)</sup>، **وَابْنُ عَرَبِيٍّ** **قَدْ تَأْثَرَ** **فِي قُولِهِ** **بِالْحَقِيقَةِ الْمُحَمَّدِيَّةِ**، **بِعَصَادِرِ** **إِسْلَامِيَّةٍ** **وَغَيْرِ إِسْلَامِيَّةٍ**، **فَمِنَ الْمَصَادِرِ الْإِسْلَامِيَّةِ**، **الْحَلَاجُ**، **كَأُولُ قَائِلٍ** **بِالنُّورِ الْمُحَمَّدِيِّ** **وَقَدْمَهُ** **فِي** **الْوَسْطِ الصَّوْفِيِّ**، **وَمِنْ هَذَا النُّورِ اسْتَمَدَ** **كُلُّ عِلْمٍ وَعِرْفٍ**<sup>(٤)</sup>، **كَمَا نَجْدُ** **هَذِهِ الْحَقِيقَةِ الْمُحَمَّدِيَّةِ** **أَيْضًا** **بِهَاذَا الْمَعْنَى الْمِتَافِرِيِّيِّ** **الْوَجُودِيِّ** **فِي** **الْوَسْطِ الشِّعِيِّ الْأَثْنَيْ عَشْرِيِّ**، **فَيَرُونَ أَنَّ اللَّهَ**، **إِبْتَدَأْ** **كَتَابَهُ** **الْتَّكَوِينِيَّ** **بِاسْمِ الْأَئِمَّةِ**، **فَخَلَقَ الْحَقِيقَةَ الْمُحَمَّدِيَّةَ**، **وَنُورَ النَّبِيِّ الْأَكْرَمِ** **قَبْلَ سَائِرِ الْمَخْلُوقِينَ**<sup>(٥)</sup>.

وَالْإِسْمَاعِيلِيَّةُ **قَدْ اعْتَمَدُوا** **عَلَى** **هَذِهِ الْفَكْرَةِ** **أَيْضًا**، **فِي** **بَيَانِ قَدَاسَةِ الْأَئِمَّةِ**، **فَيَرُونَ أَنَّ ذَلِكَ** **النُّورُ الْمُحَمَّدِيُّ**، **قَدْ انْتَقَلَ** **مِنَ الْعُقُولِ إِلَى آدَمَ**، **وَلَذِكْرِ** **سَجْدَ الْمَلَائِكَةِ لَهُ إِجْلَالًا**، **وَمَا زَالَ يَتَسَلَّسِلُ** **فِي الْأَئِمَّةِ** **مِنْ أَبِيَّنَا آدَمَ الْأَرْضِيِّ**، **إِلَى مُحَمَّدٍ** (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، **ثُمَّ إِلَى** **مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ**

(١) انظر الفصوص الفص المحمدي، ص ٢١٤، والتعليقات، ص ٣١٩، الإنسان الكامل لعبد الكريم الجيلاني طبعة القاهرة سنة ١٣٨٣ هـ، ص ٤٤-٤٨.

(٢) الفصوص: **أَوَّلُ الْفَصَّ الْمُحَمَّدِيَّ**، ص ٢١٤.

(٣) مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ١٥٨.

(٤) نفس المصدر.

(٥) **الْبَيَانُ فِي تَفْسِيرِ الْقُرْآنِ**، ص ٤٦.

سابع الأئمة بعد محمد (صلى الله عليه وسلم)<sup>١</sup>، ونجد المصادر غير إسلامية في الأفلاطونية، المحدثة كما تقدم، وفي الفلسفة المسيحية واليهودية<sup>٢</sup>، وفي الفلسفة المسيحية.

ينقل الدكتور أبو العلا عفيفي عن الأب كلمنت الإسكندرى أنه يقول: "ليس في الوجود إلا نبي واحد، وهو الإنسان الذي خلقه الله على صورته، والذي يحمل فيه روح القدس، والذي يظهر منذ الأزل، في كل زمان بصورة جديدة"<sup>٣</sup>.

(ب) أما الحقيقة العلمية الغنوصية، التي يراها ابن عربي في الحقيقة المحمدية "فإنه يرى فيها من جانب الولاية، أنها انتهت إلى خاتم الأولياء، وختام الأولياء عنده، هو مصدر كل علم وكل حقيقة على ما تقدم، حتى أن خاتم الأنبياء لا يأخذ علمه، إلا من مشكاة خاتم الأولياء فالمسلمون من كونهم أولياء، لا يرون ما ذكرناه إلا من مشكاة خاتم الأولياء، وذلك حسب نظريته في خاتم الأولياء<sup>٤</sup>.

وقد انتقلت هذه النظرية من ابن عربي إلى بقية الصوفية، ونشرتها الجو الصافي بذلك الغلو الذي نجده عند ابن عربي، ومن أبرز من تأثروا بها، عبد الكريم الجليلي المتوفى سنة ٨٣٢ هـ<sup>٥</sup> والذي بلغ بهذه النظرية مبلغاً أشد، وأكثر تفصيلاً مما رأيناه عند ابن عربي، والذي تجلى في نظريته في الإنسان الكامل، وأنه محور الوجود كله به بدأ، ويعحفظ، فوصل بذلك إلى التصریح بأن محمداً (صلى الله عليه وسلم) هو الوجود وهو الله. يقول في ذلك: "إن الله خلق الصور الحمدية من نور اسمه البدیع القادر، ونظر إليها باسمه المان القاهر، ثم تجلی عليها باسمه اللطیف الغامر، فعند ذلك تصدعت لهذا التجلي صدیعین، فصارت كأنها قسمت نصفین، فخلق الله الجنة من نصفها المقابل للیمین. . ثم خلق النار من نصفها المقابل للشمال، ثم خلق الله صورة آدم عليه السلام نسخة من تلك الصورة الحمدية. . ."<sup>٦</sup> ثم يقول متحدثاً عن محمد

(١) انظر أيضاً: نشأة الفكر الفلسفی في الإسلام، ج ٢، ص ٢٩٥-٢٩٦، أعلام الإسماعيلية، ص ١.

(٢) انظر التعليقات على الفصوص، ص ٣٢١.

(٣) نفس المصدر ص ٣١٩.

(٤) انظر: الفصوص: الفص الشیئی، ص ٩٤-٩٥، وأنظر تفصیل هذه الفكرة في كتاب (ولایة الله والطريق إليها)، ص ٩٥، وقارن: التصوف الثورة الروحیة، ص ٣٠٩-٣١٠، وعنقاء مغرب، ص ١٧-٢٠، ص ٧١-٧٩.

(٥) انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص ٢٤٩-٢٥٠.

(٦) الإنسان الكامل، ج ٢، ص ٤٧-٣٨، القاهرة ١٣١٦ هـ.

(صلى الله عليه وسلم) كإنسان كامل "اعلم حفظك الله أن الإنسان الكامل هو القطب الذي تدور عليه أفلأك الوجود من أوله إلى آخره، وهو واحد منذ كان الوجود إلى أبد الآبدين... . وهو مقابل لجميع الحقائق الوجودية بنفسه، فيقابل الحقائق العلوية بلطافته، والسفلية بكتافته... ." <sup>١</sup>، ومن هنا كان الإنسان الكامل عنده هو الذي يستحق الأسماء الذاتية والصفات الإلهية، "استحقاق الأصالة والملك بحكم المقتضى الذاتي" فمثاله للحق سبحانه مثال المرأة التي لا يرى الشخص صورته إلا فيها<sup>٢</sup>، ثم يصل من وراء ذلك إلى الانسياق الذي هو الخلق باعتبار ظاهره وهو الحق باعتبار باطنه، فالوجود منقسم بين باطن وظاهر، "وهو المراد بـمحمد (صلى الله عليه وسلم) ولا ثم غيره، فهو المعتبر في المرتبين، وهو الوجود في الملkipin. فهو الحق، وهو الحق"<sup>٣</sup>.

وهذا غلو في الأنبياء. وفي محمد (صلى الله عليه وسلم)، لا يقرهم عليه كتاب، ولا سنة. ومقام النبي (صلى الله عليه وسلم) كما أرشدنا الله ورسوله إليه هو غير هذا، هو في تعظيمه كبشر ورسول كما تشير إلى ذلك الآية "قل إِنَّمَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيْهِ مِنْ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَّا هُوَ" <sup>٤</sup>، وتقف في النظرة إليه، عند حد الاقتداء به، وإتباعه في كل ما جاء به وما يتصل بشخصه، وما يتصل بالعقائد والعبادات والتشريعات، وأن الشهادة به ركن من شهادة الإسلام، والدعاء له بالصلوة عليه، أمر لازم، من لوازم الإيمان كما قال تعالى: "إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يَصْلُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَأْيَاهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلَوَاتُهُ وَسَلَامُهُ تَسْلِيمًا" <sup>٥</sup>، وأن دينه قائم إلى قيام الساعة فإذا نظرنا إلى بعض الأحاديث التي تشير إلى قدمه (صلى الله عليه وسلم) <sup>٦</sup>، فإنما ذلك في حدود قدمه في علمه تعالى أي في الوجود الكتابي العلمي لا العيني<sup>٧</sup>، والآية التي يمكن أن يستدل بها

(١) نفس المصدر، ص ٦١-٦٢.

(٢) نفس المصدر، ص ٦٣.

(٣) الإنسان الكامل، ج ١، ص ١٠٩-١١٠.

(٤) سورة الكهف، الآية الأخيرة.

(٥) سورة الأحزاب، الآية: ٥٦.

(٦) كالأحاديث التي تقدمت، وانظر أحاديث أخرى في ذلك نبه ابن تيمية على عدم صحتها في مجموعة الرسائل والسائل، ج ٤، ص ٨-٩-١٠-١١.

(٧) نفس المصدر، ص ٩.

البعض على قدمه (صلى الله عليه وسلم) حقيقة وأنه حقيقة محمدية بالمعنى الميتافيزيقي بناءً على ذلك، وهي: **وإذا أخذ الله ميثاق النبین لما آتیکم من كتاب وحكمة، ثم جاءكم رسول مصدق لما معکم لتومن به ولتنصرنے قال أقرتم، وأخذتم على ذلکم إصری قالوا أقررنا، قال: فاشهدوا وأنا معکم من الشاهدین<sup>١</sup>**، هذه الآية تشير إلى وجوب اتباع أتباع الأنبياء له (صلى الله عليه وسلم) كما آمن به أنبياؤهم من قبل أن يوجد، أو على فرض أنه لو بعث وهم موجودون، لوجب عليهم الإيمان به<sup>٢</sup>، كما أن هذا من باب بيان عموم رسالته (صلى الله عليه وسلم) وعدم خصوصها كبقية الأنبياء السابقين، وبهذا، فالأنبياء ليسوا حفائف كونية بهذا المعنى الميتافيزيقي الذي تذهب إليه الإسماعيلية، أو من تأثروا بها، وليس وراء هذا إلا الغلو في الأئمة والأولياء والسمو بهم إلى مكانة الأنبياء، أو أكثر كما هي نظرية ابن عربي في خاتم الأولياء.

وهكذا بلغ التطرف أقصاه بهذا النوع من المتصوفة، فاغترروا بهذه الأسس التي قاموا عليها الوحي والنبوة، وأعلنوها على أنها نظريات علمية لتجارب موضوعية ولكنها لا تعدو أن تكون تكهنات تأثروا فيها بالفلسفات الأجنبية، أو من تجارب شخصية ذاتية لا لاحظوها في أنفسهم، وقاموا بها بتلك الطريقة النفسية الانطوانية التي تعتمد على التغيرات الطبيعية للجسم والتي لا تخضع إلا لانحراف المزاج واضطراب الأعصاب<sup>٣</sup>.

وأتوا بعد ذلك يقدمونها، كأولياء هادين، وحكماء متصوفين يعلنون بها عن أنفسهم، ويقدمون بها كنماذج مائلة في أشخاصهم يستدللون بها على النبوة وإمكانها. ولكنهم قد أبطلوا النبوة حيث ظنوا أنهم يثبتونها ونزلوا بها من مستواها الرفيع الذي يجب أن يكون لها، ولهذا قال ابن تيمية عن هذه الأسس **إنها تحصل خلق كثيرهم دون رتبة الصالحين، فضلاً عن النبوة** **ولهذا كانت النبوة عندهم مكتسبة<sup>٤</sup>**.

(١) سورة آل عمران، الآية: ٨١.

(٢) تفسير ابن كثير، ج ٨، ص ٥٥-٥٧، طبعة أنس.

(٣) أنظر مجموعة في الحكمة، ص ١٠٣ - ١٠١، الإشارات، ص ٧٧٧، معارج القدس المنسوب إلى الإمام الغزالى الطبعة الأولى سنة ١٩٢٧.

(٤) شرح العقيدة الأصفهانية، ص ٩٣ - ٩٤، قارن هاكل التور السهوروبي، ص ٨٥ - ٨٧، مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ١٠٦ - ١٠٥، ص ٤٥٠ - ٥٠٢، ص ١١٤ - ١١٣، ص ٧٣.

## ٢- المعجزات عند متفلسفة الصوفية:

اتفق جمهور الصوفية على نسبة المعجزات التي تقع على يد الأنبياء إلى الله سبحانه وأنه هو الذي يعطيهم إياها، أو يقوم لهم بها<sup>١</sup>. ولكن شذ عن ذلك من تأثروا بالاتجاهات الإشراقية التي سرت في الفكر الإسلامي، فأسندوا المعجزات إلى قوة النفس، تجعل صاحبها ذا قدرة على التأثير في الكون وفي الغير.

وقد بدأوا ذلك بتحليل كرامات الأولياء فقالوا بأنها ترجع إلى همة الولي وقوته تأثيره. وقد ظهر ذلك في وقت مبكر في تاريخ التصوف، قيل كان الفضيل بن عياض على جبل من جبال مني. فقال: لو أن ولينا من أولياء الله تعالى أمر هذا الجبل أن يميد لماد، قال فتحرك الجبل، فقال اسكن لم أرتك بهذا، فسكن الجبل<sup>٢</sup>. ويروي القشيري أيضاً أن عبد الواحد بن زيد، قال لأبي عاصم البصري كيف صنعت حين طلبك الحجاج؟ قال: كنت في غرفتي، فدقوا على الباب، فدخلوا فدفعت بي دفعة، فإذا أنا على أبي قبيس بمكة<sup>٣</sup>.

ونجد تلك القوة النفسية عند ذي النون المصري أيضاً. يروي القشيري عن أبي جعفر الأعور قال: كنت عند ذي النون المصري، فتذاكرا حديث طاعة الأشياء للأولياء، فقال ذو النون: من الطاعة أن أقول لهذا السرير يدور في أربع زوايا البيت، ثم يرجع إلى مكانه، قال: فدار السرير في أربع زوايا البيت وعاد إلى مكانه<sup>٤</sup>، وهكذا إلى أمثال ذلك كثير.

وهم قد نظروا إلى قوة التأثير هذه، على أنها تغير من حالة إلى حالة أخرى حسب نظرتهم في المعرفة وأنها تطوير في النفس ويهظير أن هذه الفكرة قد جاءتهم أيضاً من علم الكيمياء، وخاصة أن هذا العلم كان يعد من فروع السحر في المذهب الأفلاطوني الجديد<sup>٥</sup>، ولذلك وجدنا ذا النون هذا يمارس علم الكيمياء، ويشتهر عنه العمل به، إلى جانب اشتغاله بدراسة التقوش المصرية القديمة، وحل رموزها، وكانت مصر القديمة، مهد علوم الكيمياء

(١) الرسالة القشيرية، ص ١٥٨-١٥٩، التعرف لمذهب أهل التصوف الكلابازى الطبعة الأولى بتحقيق محمود أمين النواوى، ص ٨٩-٩٠، الكواكب الدرية ورقة (٢-٣-٤-٥) مخطوطه بدار الكتب.

(٢) القشيرية، ص ١٦٧.

(٣) نفس المصدر.

(٤) القشيرية، ص ١٦٧.

(٥) في التصوف الإسلامي وتأريخه، ص ١١.

والسحر وعلوم الأسرار<sup>١</sup>، ومن المعلوم أن الخلاج، صاحب الحيل، والمخارق والذي بلغ به الأمر أن ادعى إحياء الموتى، كان يمارس هذا العلم أيضاً وينسب إليه<sup>٢</sup>. وقد نسب إليه إحياء عدة من الطير وأنه كان يقول لأصحابه: "أنت نوح، وأنت موسى، وأنت محمد، قد أعدت أرواحهم في أجسادكم، كما ينسب إليه من المخارق التي لا تختصى<sup>٣</sup>".

هذه فكرة قد أخذوها في الكرامات والمعجزات عن علم الكيمياء، والسحر والطلاسم. وادعوا لأنفسهم وقد أرادوا أن يلبسوها ثوباً دينياً يرضى عنه الناس فأضافوا هذه الأعمال، إلى اسم الله الأعظم<sup>٤</sup>، وأعلنوا أنهم به يأتون ما يأتون من هذه الأعمال، وأن ما يظفر به بعد المواجهة والرياضة، فإنه يتحقق فيه ذلك الحديث القدسي الذي يروونه: "عبدي أطعني تكن رياناً تقول للشيء كن فيكون" وجعلوا هذا الأمر (كن) الخاص بالذات الإلهية، شعاراً للواصلين وأصحاب المعرفة منهم، حتى قال بعضهم "إنه يعطي كن أي شيء أراد فيكون"، وأنه "لا يعزب عن قدرته ممكناً كما لا يعزب عن قدرة ربه محال"<sup>٥</sup>.

وقد رأيناهم ينسبون بداء اكتشاف اسم الله الأعظم، إلى عصور الزهد أي قبل ظهور التصوف كمذهب مكتمل فينسبونه إلى إبراهيم ابن أدهم المتوفى سنة ١٦٢ هـ ويقولون أنه تعلمه من داود عليه السلام<sup>٦</sup>. ولكن المغيرة ابن سعيد العجلي المقتول سنة ١٦٩ هـ أحد غلاة الشيعة الأولين، ادعى معرفته والعمل، وادعى معه الغلاة في إظهار معجزاتهم، مما يدل على أن الصوفية، قد أخذوا فكرة قوة التصوف في الكون وفي الغير، عن غلاة الشيعة، وخاصة أن هؤلاء، وهؤلاء ينسبون إلى ممارسة علم الكيمياء<sup>٧</sup>.

(١) نفس المصدر، ص ١٢-٩، الصلة بين التصوف والتشيع، ج ١، ص ١٩٧، ج ٢، ص ٣٣.

(٢) نفس المصدر، ج ٢، ص ٤٠-٤٨-٤٩.

(٣) نفس المصدر، ج ٢، ص ٤٦-٤٨، المتن للقاضي عبد الجبار، ج ١٥، ص ٢٦٩-٢٧٧.

(٤) الرسالة القشيرية، ص ٨، في التصوف الإسلامي و تاريخه، ص ١٢، الصلة، ص ١٣١-١٣٣، ج ٢، ص ٤٨-٤٩-٥٧-٥٨.

(٥) في التصوف الإسلامي، ص ١٢، الصلة الصفحات المتقدمة لبيروت لابن تيمية، ص ٢٦٧، وهذا الحديث القدسي الذي يدعونه ويذعون أنه قدسي لم يلبث في كتب السنة الصحيحة.

(٦) القشيرية، ص ٨، في التصوف الإسلامي، ص ١٢.

(٧) الصلة، ج ٢، ص ٤٨-٤٩-٤٠، ج ١، ص ١٣٣-١٣١.

فهذه فكرة دخيلة على الإسلام، ويرى الدكتور أبو العلا عفيفي، أن لها صلة ببعض الآراء المذكورة التي كانت منتشرة في خراسان، ونقلها إلى الأوساط الصوفية أمثال الترمذى، والخلاج. وربما كانت متصلة أيضاً بالفلسفة الأفلاطونية الحديثة المتأخرة، ونقلها عن هذا المصدر إلى التصوف ذو النون المصري الذي كان مشهوراً بعلم الأسرار<sup>١</sup>. وينظر (نيكولسون) أن هذا الاسم الأعظم، قد ذكر في مؤلف قبطي عن المذهب الغنوسطي<sup>٢</sup>، ويحدد لنا الحكيم الترمذى اسم الله الأعظم فرى أنه لفظ الجلاله (الله) فهو أول أسمائه "وهو أول ما بدا من العلم، وهو أصل الكلام، وهو الكلمة التي تعلمها آدم عليه السلام، فعلم بها الأسماء كلها واطلع بذلك على سائر العلوم، فقد برز هذا الاسم من ذات الله، كما برزت صفاته، ثم برزت من هذا الاسم سائر الأسماء لسائر الصفات، وبرزت المخلوقات من الصفات حسبما وضع فيها من الفعل والصنع والتدير" لذلك شمل العلم بهذا الاسم كل معلوم" وكلما اتسعت معرفة الولي بعلم الأسماء كلما اتسع محيطه من المعلومات<sup>٣</sup>، فمعرفة الوالى أو اطلاعه على اسم الله الأعظم بناء على ذلك قد تكون عند الصوفية، هي اطلاع الله له على ما يشتمل عليه (الاسم) من العلوم والمعارف.

وفكرة احتواء اسم الله لسائر الأسماء، ثم بروز المخلوقات من هذه الأسماء، هي فكرة ابن عربي المتقدمة عن الأسماء الإلهية، وأثرها في الإيجاد والخلق، وهي فكرة مقبولة دينياً. ولكن الصوفية قد برأوا، أن الذي يعرف ذلك ويصل إليه، يصبح من المعرفة بمكان، وأنه قد صار علمه من علم الله، فيستطيع أن يتصرف تصرف الله، وأن يعطي (كن) أي شيء فيكون كما قالوا بذلك في الحديث المتقدم، وكما قال الخلاج "لا يأمر شيئاً إلا أطاعه وبصير فعله إليها"<sup>٤</sup>.

ولكنا وجدنا أبا يزيد البسطامي يخالف في تحديدهم اسم الله الأعظم فقد قصره على اسم خاص ورأى أن أسماء الله كلها واحدة، فقال: "أروني الأصغر حتى أريكم الأعظم، أسماء الله كلها عظيمة، مما هو إلا الصدق: أصدق وخذ أي اسم شئت فإنك تفعل به ما شئت". وفي

(١) التصوف الثورة الروحية في الإسلام الطبعة الأولى (٢٩٩).

(٢) في التصوف الإسلامي، ص ١٢، الهاشم رقم (٣).

(٣) الحكيم الترمذى ونظريته في الولاية، ص ٣٢٧، قارن: ابن سبعين، ص ٤، الرسائل.

(٤) المغني للقاضي عبد الجبار، ج ١٥، ص ٢٧، قارن: ابن سبعين نفس المصدر.

رواية أخرى أنه قال له: رجل علمي اسم الله الأعظم قال: "ليس له حد محدود، وإنما هو فراغ قلبك لوحدياته، فإذا كتبت كذلك، فارجع إلى أي اسم شئت فسر به من المشرق إلى المغرب"<sup>١</sup>. ويرى ابن تيمية أن هذا أثر من آثار القول بالخلو والاتحاد، وإلهية بعض البشر. فصاروا يجعلون ما هو من خصائص الربوبية، لبعض الناس<sup>٢</sup>.

فقوه التصوف هنا للأولياء ظاهرة، وقد انتقل بها السهروردي من الأولياء إلى الأنبياء، فجعل معجزاتهم من هذا القبيل. وهو إلى جانب تأثيره بهذه الأفكار الصوفية البسيطة قد فلسف ذلك، بناء على ما يعتقد من نظرية المعرفة الإشراقية على طريقة الفلسفة من ابن سينا<sup>٣</sup> وغيره. فالسهروردي يرى أن النفس غير منطبعة في البدن وأن صلتها به صلة تأثير وتصرف، لا صلة تماس، وامتزاج<sup>٤</sup>، فهي بالنسبة للبدن تشبه أن تكون نفساً للعالم تحركه وتدبّره، على غرار ما يقول ابن سينا، وأفلاطون وأفلاطون<sup>٥</sup>، "فلا عجب أن يكون بعض النفوس قوة إلهية تكون بقوتها كأنها نفس العالم يطيعها العنصر طاعة بدنها لها، سيماء وقد علمت أن جميع العنصرية، وجميع الأجرام مطيبة للمجردات"<sup>٦</sup>.

إذا قويت النفس بالرياضة والمجاهدة، ووصلت إلى حالة التجدد، اتصلت بالعقل الفعال، وتعدى تأثيرها بدنها إلى العالم وما فيه. ولذلك فإنه "قد يشاهد من الأنبياء والمجردin إلى ربهم أعمال خارقة للعادة كحصول طوفانات باستدعائهم وزلازل... الخ. واستهلاك أمة فجرت (واعتـت عن أمر بها)، واستشفاء المرضى، واستسقاء العطشى الخ"<sup>٧</sup>.

(١) الصلة، ج٢، ص٥٩-٦٠.

(٢) البوات، ص٢٦٧، انظر أيضاً: الدكتور محمود قاسم: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص١٩٨.

(٣) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص١٩٨-١٩٦-٢٠٠-٢٠٣.

(٤) مجموعة في الحكمة الإلهية (التلبيحات)، ص٩٧.

(٥) دراسات، ص٢٠٣، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص٨٤-٨٥، ص٢٩٢، التاسعة الرابعة، ص١٠٣-١٠٤.

(٦) التلبيحات، ص٩٧.

(٧) التلبيحات، ص٩٧.

وهذه الأحوال كما تكون بالتعويذ والرياضة للأولياء، فإنها بالفطرة للأنبياء فالتعليق هنا واحد للكرامات والمعجزات، ومن شأن الولي حينئذ أن يصل إلى ما وصل إليه النبي بالرياضة والمجاهدة "إذا ازدادت النفس في التجدد والتشبه بالمبادئ ازدادت قوّة"<sup>١</sup>.

ويبرر السهوروري هذا التعليل النفسي للكرامات والمعجزات بما نراه في أنفسنا في الحياة اليومية "فإذا نعلم أنا إذا كنا على طرب وهرة نعمل ما نتقاشر عن عشر حين زالت هنا" وأولي بذلك حالة النفس في اتصالها بجبريل أو العقل الفعال "فما ظنك بنفس طربت باستهراز علوي واستضاءت بنور ربه؟ فحركت ما عجز عنه النوع، وقد انتصت على الأفق المبين بذي قوّة عند ذي العرش مكين مطاع ثم أمين"<sup>٢</sup>.

هذا هو الأساس في الكرامات والمعجزات عند السهوروري، وهو يسير في ذلك على قدم ابن سينا، ويجعل هذا تفسيراً للسحر أيضاً، وليس هناك من فاصل بين النوعين، إلا أن الساحر يستعمل هذه القوّة في الشر والنبي أو الولي يستعملها في الخير، كما أنه يجعل التبرخات والطلسمات بناء على هذا الأساس من هذا القبيل، ويؤكد بتبع ابن سينا في ذلك حتى في ألفاظه وترتيب عباراته "ومن موجبات خوارق العادات والتيرنوجات وهي الخواص كجذب المفناطيس للحديد، والطلسمات، وهي من أمزجة أرضية، مخصوصة بهيئات وضعية، أو قوى نفسية أرضية مخصوصة بأحوال فلكية أو انفعالية بينها وبين قوى سماوية مناسبة توجب آثاراً غريبة"<sup>٣</sup>.

ولقد تأثر ابن عربي أيضاً بهذا التيار الإشراقي في مسألة المعجزات والكرامات، وجعل الاثنين من باب التصرف بالهمة، فالولي يشترك مع النبي في أمور منها "الفعل بالهمة"<sup>٤</sup>، غير أن الولي قد يترك هذا الفعل لله من باب كمال المعرفة إن شاء أجراه، وإن شاء منعه "وذلك أن المعرفة لا تترك للهمة تصرفاً فكلما علمت معرفته نقص تصرفه بالهمة"<sup>٥</sup>، ويعلل ابن عربي بأنه يرجع إلى

(١) التلوينات، ص ٩٧.

(٢) نفس المصدر والصفحة. قارن: ابن سينا في دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠١، والآيات: سورة النجم (٢٢-٢١-٢٠).

(٣) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٩٨، انظر أيضاً: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠٤-٢٠٥.

(٤) الفتوحات، ص ١٩٥، طبعة بولاق الأولى.

(٥) فصوص الحكم، ص ١٢٧-١٢٨.

تحقق العبد بمقام العبودية، فلا يرى لنفسه شأنًا يذكر، كما أنه يكون قد وصل بهذا المقام، إلى إدراك الوحدة الوجودية "أحدية المتصرف، والمتصرف فيه، لا يرى على من يرسل همته"<sup>١</sup>، وما نراه لبعض الأولياء والعارفين من الكرامات، فإنما هو عن جبر واضطرار "فمتى تصرف العارف بالهمة في العالم فمن أمر إلهي، وجبر لا اختيار"<sup>٢</sup>، قال أبو السعود لأصحابه المؤمنين: إن الله أعطاني التصرف منذ خمس عشرة سنة وتركناه تطراً، ويعلق ابن عربي على ذلك، بأن هذا لسان إدلال، "وأما نحن فما تركناه تطراً، وإنما تركناه لكمال المعرفة، فإن المعرفة لا تقتضيه بحكم الاختيار"<sup>٣</sup>.

هذا بالنسبة للولي، وأما النبي فهو دائمًا يترك التصرف لكمال معرفته وقد قال صلى الله عليه وسلم في هذا المقام - عن أمر الله له بذلك - "وما أدرني ما يفعل بي وبكم إن اتبع إلا ما يوحى إلي"<sup>٤</sup> فالرسول بحكم ما يوحى إليه به ما عنده غير ذلك فإن أوحى إليه بالتصريف بجزم تصرف، وإن منع امتنع، وإن خير اختار ترك التصرف<sup>٥</sup>.

ومع أن النبي أولى بهذا المقام من الولي إلا أنه يطلب "في الظاهر لأن للرسول الشفقة على قومه، فلا يريد أن يبالغ في ظهور الحجة عليهم، فإن في ذلك هلاكهم"<sup>٦</sup>.

ولهذا السبب عدل لوط عليه السلام عنها حين طلب حماية الله له من قومه وقال: «لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي إِلَى رُكْنٍ شَدِيدٍ» أي بل آوي إلى ركن شديد، وهو الله سبحانه<sup>٧</sup>.  
ويسري هذا أيضًا على سليمان عليه السلام، وإن كان الله قد اختصه بتسخير الريح له «فَسَخَّرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُحَاءَ حَيْثُ أَصَابَ»<sup>٨</sup>.

(١) نفس المصدر، ص ١٢٨ ، قارن: الفتوحات المكية، ج ٢ ، ص ٤٨٩.

(٢) الفصوص، ص ١٢٩.

(٣) الفصوص، ص ١٢٩ ، الفتوحات الطبعة الأولى، ج ٢ ، ص ٤٨٩.

(٤) نفس المصدر والصفحة.

(٥) نفس المصدر، ص ١٣٠.

(٦) الفصوص، ص ١٢٧ ، قارن الفتوحات، ج ٢ ، ص ٤٩١.

(٧) ، ص ٣٩.

فما هو من كزنه تسخيراً، فإن الله يقول في حقنا كلنا من غير تخصيص **﴿وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِّنْهُ﴾**، فما اختص سليمان- إن عقلت- إلا بالأمر من غير جمعية ولا همة، بل بمجرد الأمر، والتسخير لله<sup>١</sup>.

ويؤكد ابن عربي ذلك ولكن مع التزامه بالأساس الذي يراه في العجزات فيقول: " وإنما قلنا ذلك، لأننا نعرف أن أجرام العالم تفعل لهم النفوس إذا أقيمت في مقام الجمعية، وقد عاينا ذلك في هذا الطريق، فكان من سليمان مجرد التلفظ بالأمر. لمن أراد تسخيره من غير همة ولا جمعية"<sup>٢</sup>.

وكذلك الأمر في جانب عيسى عليه السلام، فإن ما اختص به من خلق الطير وإحياء الموتى، وشفاء المرضى، لم يكن بهمة، ولا جمعية، وإنما كان بإذن الله وبأمره حقيقة، كما ذكرت الآية، وعلى ظاهرها<sup>٣</sup>، "فكان الإحياء لله والنفخ لعيسى" ، "كما كان النفح لجبريل، والكلمة لله" في خلق عيسى<sup>٤</sup>.

ومرجع ابن عربي في نسبة العجزات لله سبحانه، هو ما سبق أن ذكره في فكرة الخلق، وهو "أن الموجودات كلها كلمات الله التي لا تتفذ، وأن مفتاح وجودها هو قوله تعالى (كن) فإنها عن (كن) و(كن) كلمة الله" فالموجودات هي (كن) وهي كلمات الله وكلمات الله لا بد أن تتحقق وأن تظهر في الوجود، أي لا بد أن يظهر الله، وأن يرى موجوداً في كلماته، وأسمائه أو مخلوقاته<sup>٥</sup>. وهذا هو التصرف في الكون لله، والله وحده.

وهذا هو مذهب ابن عربي الحقيقي في عناصره المتكاملة، الخلق لله والكرامات والعجزات لله<sup>٦</sup>، وإن كان قد تأثر بعض التأثر بالإشراق في أحد جوانب العجزات والكرامات، وهو قوله (بالهمة وقوه التصرف)<sup>٧</sup>، واستعمال الولي لها في بعض الأحيان.

(١) الفصوص، ص ١٥٨.

(٢) نفس المصدر، ص ١٥٨.

(٣) "رسولاً إلىبني إسرائيل، أني قد جتكم بآية من ربكم أني أخلق لكم من الطين كهيئة الطير، فأنفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله، وأبرئ الأكمة والأبرص وأحي الموتى بإذن الله" آل عمران آية (٤٩).

(٤) فصوص الحكم، ص ١٣٩.

(٥) فصوص الحكم، ص ١٤٢.

(٦) انظر الفتوحات، ج ٢، ص ٤٩٠-٤٩١.

هذه هي فكرة الصوفية من تأثروا بالإشراق عن الكرامات، والمعجزات، رأيناها، إلى جانب ما فيها من إسفاف بالمعجزة والكرامة، أنها تسوى بينهما ثم تسوى بين هاتين وبين أعمال الكهان وشعوذة السحررة وأصحاب النيرنجات، وفي هذا من الخطورة ما فيه فإن التصوف أصدق بالدين من الفلسفة، وله جاذبية في أواسط العامة، والمتقنين ثقافة دينية غير متعمقة، ولذلك كان أطول عمراً، ويبقى في العالم الإسلامي وفي الفكر الإسلامي إلى اليوم. والخطر فيه أن يظل على تلك الصلة القوية- والقدية- بالفلسفة، والتي تقدمت لنا فيما سبق. وتطور العلم الطبيعي وتقدم الحضارة وازدهار الفن، لن يحول، وليس بمحائل دون ذلك ما لم نصحح أصوله، ونوجّهه توجيهًا قرآنيًا وسنيًا، أو توجيهًا فطريًا أصيلاً. فقد رأينا هذه الأفكار الغنوصية القدية، تحيط بالكرامة والمعجزة في هذا العصر الحديث عند أقطاب التصوف العلماء. وهذا هو الإمام (محمد ماضي أبو العزائم)<sup>(١)</sup>، يعرض علينا تلك الأفكار في تفسيره الكبير للقرآن الكريم المسمى (أسرار القرآن) فيقول: "تأثيرات النفوس في عالم المادة عجيب جداً، وأعجب منه تأثيرات الأرواح، فإن أرواح المرتاضين في حضون الشريعة لها إطلاق التصرف في العالم السفلي والعلوي" ثم يفسر المعجزات صراحة بذلك فيقول: "وقد ورد في القرآن ما يؤيد هذا، وهو: شق القمر، وخلق البحر، ونزول الملائكة لنصرة رسول الله (صلى الله عليه وسلم)"<sup>(٢)</sup>.

(١) الفتوحات، ج٢، ص٤٨٩-٤٩٠.

(٢) من علماء هذا القرن ومؤسس الطريقة العزمية الحالية توفي سنة ١٣٥٦هـ.

(٣) أسرار القرآن، ج١، ص١٢٤، الطبعة الأولى، القاهرة دون تاريخ مطبعة محمد خلف.



## القول بأن النبوة مكتسبة

### تمهيد

تبين لنا فيما تقدم أن آراء هؤلاء المتصوفة الإشراقيين في النبوة، قد قامت على نظرية المعرفة الإشراقة وعلى نظرية الفيض، وأن النبوة عندهم ما هي إلا تطوي التفوس البشرية حتى تصل إلى أفق الملائكة<sup>١</sup>، وهاتان النظريات باطلتين في نفسيهما ومن وجهة النظر العلمية أيضاً.

وقد أثبتت بطلان هاتين النظريتين في موضع آخر ونريد الآن أن نناقش هذه الآراء في النبوة والوحى من وجهة النظر الدينية، ثم نقدم الفكرة التي نراها صحيحة، والتي يقرها القرآن الكريم والسنة النبوية.

وقد لاحظنا فيما تقدم أن متفلسفة الصوفية يكادون يقولون بأن النبوة مكتسبة مثل الولاية، وليس فطرية ويأصطفاء من الله، وأن الوحي نفسه في بعض الحالات، جاء من تطوير النفس، وإعدادها، فينعكس على صفتها ما في العقول والتفوس من معان وأخبار، فليس الوحي بناء على ذلك من عند الله.

كما تبين لنا أنهم سووا بين الأنبياء، وبين الكهان والسحرة والمجانين وأولياء الصوفية والمرضى، وذلك حين فسروا علوم الأنبياء بما فسروا به غبييات هؤلاء، وحين أستدلا إلى الفريقين القدرة على التأثير في الطبيعة والكون بقدرة النفس الذاتية، وجعلوا هذا تفسيراً لمعجزات الأنبياء وبقية الخوارق الأخرى. وهذا ضرب من الزرارة بالمعجزات، وإنكار تدخل العناية والقدرة الإلهية فيها، توصلأً إلى إلغائها وإبطالها<sup>٢</sup>.

ونبدأ بمناقشة النقطة الأولى وهي (اكتساب النبوة).

والقول بهذا نوع من الاستخفاف بالنبوة، يرده واقع النبوة وحياة الأنبياء فحياتهم في طفولتهم، وشبابهم قبل أن يرسلوا، تثبت أن النبوة محض اختصاص من الله وأن الرسل

(١) انظر: الإشارات لابن سينا، ص ٧٥٢-٧٦٥-٨٣٤-٨٢٩-٨٨٦.

(٢) انظر: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠٠-٢٠٥.

والأنبياء، أنبياء من طفولتهم، وأن أحوالهم سلوكهم وعقيدتهم قبل النبوة، مثل أحوالهم بعدها<sup>١</sup>.

وخصص الأنبياء في القرآن الكريم خير شاهد على ذلك، وخير مرجع نرجع إليه في التعرف على النبوة والأنبياء فعيسي عليه السلام يخاطب الناس، وهو لا يزال في المهد صبياً، وينبئهم بأنهنبي، وأنه بار بوالدته، وأن الله قد آتاه الكتاب، وجده مباركاً أيتها كان، وأوصاه بالصلوة والزكوة ما دام حياً، وتحقيق نبواته كلها، ولا يخذلك في موقف من المواقف أراد قومه إحرابه فيه<sup>٢</sup>.

ويوسف عليه السلام قد تبأله والده، وهو لا يزال صغيراً بأنه سيكوننبياً، وذلك لما لاح عليه من دلائل النبوة في سلوكه وتصرفاته، ثم تستمر هذه الدلائل مصاحبة له وتدل عليه وعلى نبوته، كما تجلى في موقفه من امرأة العزيز، ثم شهادتها له في النهاية بأنه من الصادقين، وأنها ورفقاتها ما علمن عليه من سوء.

وكما تجلى ذلك أيضاً في سلوكه في السجن مع رفقاءه، وتسميهم له بالصديق، وهكذا، إلى نهاية القصة كما ذكرتها سورة (يوسف)، وهي من أروع الأمثلة على سمو من اختاره الله رسالته، ويقينه الكامل بأنه مع الله في كل ما يمر به ويفعله، وظهور الحق على الباطل في مختلف أدواره وتعاقبها<sup>٣</sup>.

وذلك دون أن يمر برياضة الفارابي وابن سينا والشهوردي، وتطويرهم<sup>٤</sup>.  
وموسى عليه السلام يربنا النبوة الفطرية، في أسمى مظهر للإيمان والتجلاء إلى الله، فيما يمر به من أزمات، فلا يدعوا الله، وهو مطارد من مصر بقوله: **«رَبَّنِيَّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ»**<sup>٥</sup>،

(١) قارن: النبوة والأنبياء في ضوء القرآن الكريم لأبي الحسن الندوبي، ص ٨، النبوة والأنبياء لمحمد علي الصابوني، ص ١٠-١٥-١٦.

(٢) ينظر كل هذا بالتفصيل في سورة آل عمران آية (٤٣-٣٣)، المائدة آية (١٢٠-١٠٩)، مريم آية (٣٥-١٦)، قارن: النبوة والأنبياء للصابوني، ص ٢٠٨-٢٠٧.

(٣) القرآن الكريم: سورة يوسف، قارن النبوة والأنبياء للصابوني، ص ٢٦١-٢٧٠-٢٧١.

(٤) انظر: فتح القدير (تفسير الشوكاني)، ج ٣، ص ١٣.

(٥) سورة القصص آية (٢١).

إلا ويستجيب الله دعاءه في نهاية رحلته إلى مدين على لسان نبي أسبق منه: ﴿لَا تَخَفْ نَجْوَتْ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

وتسجل ابنة صاحب مدين عليه أهم صفات الأنبياء، فتقول لأبيها: ﴿يَا آبَتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوْيُ الْأَمِينُ﴾<sup>(٢)</sup>.

ولم يختلف سلوك الرسول (محمد صلى الله عليه وسلم) في طفولته، وما قبل الرسالة عن سلوك هؤلاء الرسل المتقدمين أو غيرهم، ولقد بلغ ذلك بقومه أن سموه (بالأمين)<sup>(٣)</sup>. وهم القوم الذين شاعت فيهم كل رذيلة، وكل جبروت.

وتشهد له زوجه خديجة بالنبوة وأخلاق الأنبياء، قبل أن يبدأ بالفعل، وقبل أن يرسل<sup>(٤)</sup>. وقد اجتمع له كل هذا بفطرة سليمة وتكوين أصيل صحبه في كل تصرف من تصرفاته، من سن الطفولة إلى أن بعث، ولم يكتسبه بخلوة ولا رياضة أو تعليم ﴿وَمَا كُنْتَ تَتَلَوَّ مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَكَمَا تَحْكُمُهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لَأْرَاتِبَ الْمُبْطَلُونَ﴾<sup>(٥)</sup>. فكان مؤمناً منذ طفولته يعرف الله حق معرفته فيتوجه إليه، ويعزف عن أصنام قومه.

كذلك لم يكن ذا عقد، أو مشكلة، اعترضت عليه طريق حياته، فأوى إلى العزلة، وانحذ حياة النسك، طريقاً إلى البحث عن اليقين، أو المعرفة حتى وصل إلى حالة العرفان التي يتحدث عنها ابن سينا، وشاهد فيها الملائكة، أو سمع أصواتهم، أو الذات العليا<sup>(٦)</sup>، ثم جاءه الوحي بعد ذلك وإنما كانت تلك الحياة هي حياة النبوة كاملة غير منقوصة، حياة التجارة ورعي الغنم، حياة المشي في مناكب الأرض، والتأمل فيها، والأكل من رزقها، ومعايشة الناس بالإحسان إليهم وتقديم النفع لهم، وضرب المثل الأعلى للإنسان الأرضي الاجتماعي والكامل في الوقت ذاته.

(١) نفس السورة آية (٢٥).

(٢) سورة القصص، فتح القدير للشوكاني، ج٣، ص ١٦١-١٦٦، النبوة والأنباء للصابوني، ص ١٧٥-١٨٥.

(٣) السيرة النبوية لابن هشام، ج١، ص ١٩٤-٢٠٨.

(٤) صحيح البخاري، ج١، ص ٣، قارن: شرح العقيدة الأصفهانية لابن تيمية، ص ٨١، الفتوى، ج٥، المعني للقاضي عبد الجبار، ص ٢٧٤، ج٢، ٢٠ ج.

(٥) سورة العنكبوت آية (٤٨).

(٦) الإشارات، ص ٨٢٩-٨٣٤، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠١.

حياة قبل الوحي، لا تختلف عنها بعده، إلا فيما تستلزمها الحياة الجديدة التي أرادها الله للناس من نظم وتشريعات، ومع ذلك فالاختلاف يسير أو معهوم بالنسبة لسلوكه وأخلاقه بعد الوحي.

فليس هناك مجال بعد ذلك القول بأي جانب كسي للنبوة أو اختيار فيها، وقصد إليها، كما أنه ليس هناك مجال للقول، بأن هناك من الأشخاص، أو الأولياء، أو الأقطاب من تعتبر حياته ومعرفته مثل حياة الأنبياء، أو أنه يصل إلى ما وصل إليه الأنبياء.

فقد وجدنا الأنبياء يدفعون إلى النبوة من الله سبحانه وتعالى دفعاً، وقد كانوا لا يعرفون عنها شيئاً حين تلقى إليهم لأول مرة. فتحن نعرف ماذا كان رد الفعل في نفس الرسول (صلى الله عليه وسلم) حين جاءه الوحي لأول مرة<sup>١</sup>، وأن ورقة بن نوفل هو الذي عرفه أن هذا الوحي الذي أنزله الله على موسى.

وموسى عليه السلام يذهب إلى النار ليأتي منها بقبس، فيسمع نداء الله سبحانه **﴿إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلُعْ تَعْلِيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طَوِيْ وَأَنَا اخْتَرُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى﴾**<sup>٢</sup>، وبخاف من ظهور المعجزة على يديه وتحول العصا ثعباناً، فينادي الله سبحانه **﴿لَا تَحْفَزْ إِنِّي لَا يَخَافُ لَدَيَّ الْمُرْسَلُون﴾**<sup>٣</sup>.

فهذا النداء الإلهي لموسى (ص) و موقفه منه هذا الموقف معناه أن موسى، لم يعد نفسه لأن يكون رسولاً، أونبياً. وحياة الأنبياء عموماً تدل على أنهم لم يعدوا أنفسهم، لكي يكونوا رسلاً، بل الله هو الذي أعدهم لذلك<sup>٤</sup>.

ولذلك يجب أن ننظر فيما يقوله البعض مما يوهم أن النبوة سبقت بإعداد أو استعداد، وذلك مثل قول الإمام الغزالى تعليقاً على رياضات الصوفية وأنها تنتهي المعرفة والذوق الصوفى: " وبالجملة فمن لم يرزق منه شيئاً بالذوق فليس يدرك من حقيقة النبوة إلا الاسم، وكرامات

(١) قارن: السيد محمد رشيد رضا في رسالة الترجيد للأستاذ الإمام هامش، ص ١٣٧.

(٢) سورة طه آية (٢١-٢٢)، انظر سورة القصص أيضاً: آية (٣٠) وما قبلها، تفسير الإمام الشوكاني، ج ٢، ص ١٢٧.

(٣) سورة النمل آية (١٠)، سورة طه آية (٢١)، سورة القصص آية (٣١).

(٤) تفسير الشوكاني، ج ٢، ص ١٢٧.

الأولىء- على التحقيق- هي بدايات الأنبياء، وكان ذلك أول حال رسول الله- عليه السلام-

حيث تبتل، حين أقبل إلى جبل حراء حين كان يخلو فيه بربه<sup>(١)</sup>.

وكذلك فيما يقوله الدكتور عبد الحليم محمود تعليقاً على ذلك، بأن هذه الفترة الأولى في حياة الرسول صلى الله عليه وسلم كانت فترة جهاد وصراع روحى هادئ حاول الرسول صلى الله عليه وسلم أثناءها أن يحطم الحجب وأن ينفذ بصيرته إلى عالم الغيب، فيصل إلى سدمة المتهى، وانتهى هذا الجهاد بالرسالة والمعجزة التي غيرت مجرى التاريخ<sup>(٢)</sup>.

وقد وقع في مثل هذا، السيد (رشيد رضا)، حيث قال معلقاً على خلوة الرسول (صلى الله عليه وسلم) في غار حراء بأن ذلك "كان عملاً كسيباً، مقوياً لذلك الاستعداد الوهبي"<sup>(٣)</sup>.

فهذا غير ما توصف به النبوة ويوصف به الأنبياء، والسلوك الصالح لا يكون طرفاً إلى النبوة، ولكن النبوة هي السبب في ذلك السلوك. والذي كان يظهر على الأنبياء لم يكن عمداً ولا عمداً إلى شيء وإنما كان لأجل السلوك ذاته، فهو إرهاص بالنبوة، وليس عملاً من أجل الوصول إليها. وقد قال الإمام محمد عبده في هذا الصدد: "إن الرسول (صلى الله عليه وسلم) لم يكن يقصد الوحي ولا يتنتظره"<sup>(٤)</sup>.

ثم إن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يكن يقصد من خلوته في غار حراء ما يقصده الصوفية من خلواتهم، وإنما فرض عليه ضلال قومه وما هم عليه من شرك وأن يتحلى ناحية هادئة، يفكر فيها كيف يسلك في إصلاح هؤلاء. وهذا هو المراد من قوله تعالى: ﴿وَوَجَدَكُمْ ضَالِّاً فَهَدَى﴾.

فالضلال هنا، هو "الحيرة التي تلم بقلوب أهل الإخلاص فيما يرجون الناس من خلاص"<sup>(٥)</sup>.

(١) المقدّس من الضلال، ص ١٣١.

(٢) مقدمة المقدّس، ص ٢٢-٢٣، قارن إلى، ص ٢٥.

(٣) الوحي الحمدلي، ص ٩٨.

(٤) رسالة التوحيد، ص ١٣٧، انظر: مجموعة الرسائل والسائل لابن تيمية، ج ٥، ص ٨٥.

(٥) رسالة التوحيد للشيخ محمد عبده، ص ١٣٦، تفسير جزء عم (سورة الضحى)، ص ٨٤-٨٥، تفسير الشوكاني، ج ٥، ص ٤٤٥.

فهل في ذلك إعداد من جانب الرسول، أو استعداد، قام به ليصل بذلك إلى النبوة؟ كل ما في هذا هو روح المصلح وتفكيره وهو أخص صفات الأنبياء.

وهذه الخلوة كانت عادة دينية محبوبة في الجاهلية في شهر رمضان من كل سنة، والرسول (صلى الله عليه وسلم) لم يفعل ذلك، إلا من باب الأخذ بأحسن العادات وكان قصده هو التفكير فيما يمكن أن يصلح به قومه كما تقدم<sup>١</sup>، والتاريخ لم يحدثنا بأنه (صلى الله عليه وسلم) كانت له عبادة أخرى لا في خلوة ولا جلوة، إلى جانب ذلك التعبد السنوي في (حراء)، عدا طوافه بالكعبة تلك العبادة التي بدأها أبونا إبراهيم، وأكدها وجوها طالبت باستمرار دعوة محمد (صلى الله عليه وسلم) بعد ذلك.

إذن لم يكن الرسول (صلى الله عليه وسلم) يطلب الرسالة أو النبوة، ولم يملك السلوك الحسن إلا لما فيه من نبوة قائمة بنفسه تنظر الإيماء الإلهي والأمر بالرسالة ﴿وَمَا كُنْتَ تَرْجُو أَنْ يُلْقَى إِلَيْكَ الْكِتَابُ إِلَّا رَحْمَةً مِّنْ رَّبِّكَ﴾<sup>٢</sup>، أي لكن ألقى إليك رحمة من ربك لم تكن ترجوها<sup>٣</sup>.

ولذلك كان الوحي مفاجأة ومباغة له<sup>٤</sup>، وجاءت رواية مسلم بهذا التعير: "حتى فجئه الحق"<sup>٥</sup>.

(١) سيرة ابن هشام، ج١، ص٢٥١.

(٢) سورة القصص، آية: (٨٦).

(٣) السيد محمد رشيد رضا، ص١٣٧، هامش رسالة التوجيد للشيخ محمد عبده، الوحي الحمدي، ص٩٨-٩٩.

(٤) نفس المصدر المقدم.

(٥) صحيح مسلم، ج١، ص٩٧، فارن الوحي الحمدي، ص٩١.

## فكرة الوحي النفسي ويطلالها

### تمهيد

قد رأينا أن مدار الوحي عند هؤلاء الإشراقيين، على الاتصال بالعقل الفعال، وأن ذلك لا يكون إلا في حال قوة المخيلة، وهذا مبني عندهم على فكرتهم عن الملائكة أو العقول- كما يسمونها- فهم يرون أنها محرك غير متحرك<sup>١</sup>، وأن هذا مظهر كمال لها<sup>٢</sup>. أما نفوس الأفلاك فهي محركة متحركة، ولذلك كانت أقل درجة من هذه العقول<sup>٣</sup>، فاحتوت على الجرئيات فقط، واختصت العقول بالعلوم الكلية، ومن أجل ذلك كانت حركة هذه النفوس من أجل طلب الكمال، والتشبه بما فوقها من العقول<sup>٤</sup>، وقد قاسوا في ذلك النفوس الأدمية على هذه النفوس الفلكلية: "وبعدهم (العقول) النفوس الفلكلية المحركة شوقاً وعشقاً ووراءها النفوس البشرية، منها أولات المعارض من المقربين"<sup>٥</sup>، وحركة هذه النفوس البشرية التي تتصور في المجاهدة والرياضة إنما هو من أجل التشبه بما فوقها من العقول أيضاً، وأن تصير في جملتها<sup>٦</sup>، وهذا هو قصدتهم من فكرة التطوير، حتى إذا وصلت النفس إلى هذه الدرجة، فإنها تصبح في محاذة هذه

(١) الإشارات، ص ٨٦٢-٨٦٧، مجموعة في الحكمة للسهروردي، ص ٦٤-٩١، حكمة الإشراق، ص ٢٣١-٢٣٢-٢٤١-٢٤٠، هياكل النور، ص ٦٤-٨٧.

(٢) هياكل النور، ص ٦٤، مجموعة في الحكمة، ص ٩١.

(٣) مجموعة في الحكمة، ص ٩٢-٩٣، الهياكل، ص ٦٤.

(٤) السهروردي مجموعة، ص ٩٠-٩١، الإشارات لابن سينا، ص ٨٦٢-٨٦٧.

(٥) السهروردي مجموعة، ص ٩٠-٩١.

(٦) الإشارات، ص ٧٦٢-٧٦٥.

العقول والنفوس، ويزول الحالل بينها وبينها، فينعكس على النفوس الآدمية، أو يشرق فيها، ما في تلك النفوس من علوم ومن أخبار<sup>١</sup>.

فالوحى على هذا القول شيء يتولد في نفس النبي، أو صورة أو صور تشرق في نفسه وقت شدة الصفاء، وبعد أن تصل نفسه إلى نهاية الصقل ذهب أن يكون هناك اتجاه أو تنزل من جهة ملك الوحي على الإنسان على ما هو معروف في الوحي رأته هو الذي يقصد الأنبياء ويتنزل عليهم، لا أنهم هم الذين يقصدونه ويطلبوه **﴿وَمَا تَنَزَّلَ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ﴾**<sup>٢</sup>.

فالوحى على هذا لا يعد وأن يكون مجرد خيالات نفسية. وإشراق ذاتي كما قال الغارابي: وقد تبدو له هذه الحقائق على هيئة صور خيالية، وتلك هي المرتبة القصوى، أي مرتبة الأنبياء، ودونها مراتب عديدة متفاوتة<sup>٣</sup>.

ويرى ابن تيمية أنه يلزمهم بناء على ذلك أن يجعلوا القرآن الكريم من كلام النبي (صلى الله عليه وسلم): "وهذا حقيقة قول مثكر التوحيد الذي قال في القرآن: **﴿إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ﴾**<sup>٤</sup>، وهو قول المشركين عامة **﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّنْ شَيْءٍ﴾**<sup>٥</sup>؛ وسر هذا الخطأ أنهم لم يؤمنوا بما جاء في القرآن الكريم والحديث الشريف<sup>٦</sup> من وصف الملائكة، وإنما آمنوا بما تحدث به الفلسفات اليونانية والشرقية عن الروحانيات، أو العقول<sup>٧</sup>، وأخطئوا ما يسمعون من اسم الملائكة في القرآن الكريم لأسماء هذه الفلسفات. على اختلاف

(١) انظر: آراء أهل المدينة، ص ١٥-٣٢-٢٣، ص ٢٦-٢٥، الإشارات، ص ٨٦٢-٨٧١. مجموعة في الحكمة، ص ٤٦-٥٧-٥٨.

(٢) سورة مرثيم، آية: (٦٤).

(٣) ابن سينا: الإشارات، ص ٧٥٢، مجموعة في الحكمة للسهروردي، ص ٥٧-٥٨-١٢١، في النفس والعقل، ص ٢٠٩.

(٤) سورة المدثر آية (٢٥)، والقائل هو الوليد بن المغيرة.

(٥) سورة الأنعام آية (٩٩).

(٦) انظر: نقض المنطق، ص ٩٩-١٠٧.

(٧) انظر: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ٨٣-٨٥، ص ١٧٩، ص ٢٥٠-٢٥١، ص ٢٩١-٢٩٢، ص ٢٤٥-٢٤٦، الملل والنحل، ص ٦٧٤-٦٧٣، ص ٨٢٩-٨٢٤-٧٨٦-٨٧٤، رسائل الكلدي الفلسفية، ج ١، ص ٣٩-٤٠.

فيما بينهم واضطراب في تحديد مسمى هذا القول<sup>(١)</sup>، "فأكثراهم جعلوها أعراضاً وبعضهم جعلها جواهر" ، ومعنى أنها أعراض، أنها ليست حية ناطقة ليس لها شيء من صفات الملائكة<sup>(٢)</sup> . وفي الواقع فإننا إذا نظرنا إلى العلاقة بين أسماء هذه العقول وسمياتها، وجدنا أنها عندهم ليست جواهر، وإنما هي معانٌ أقرب ما تكون إلى الخيال ليس فيها شيء من الحياة ولا من الإرادة، ولا مما تتصف به الملائكة التي تؤمن بها في الأديان السماوية، ومن أوصافهم لها "أنها أشعال نورانية يراها المرء في نفسه، لا خارجاً عن نفسه كما يرى النائم في منامه صوراً يخاطبها، وكلاماً يسمعه، وذلك في نفسه"<sup>(٣)</sup> .

وفي هذا المعنى يقول مؤلف مشكاة الأنوار: "وأما الأنوار العقلية المعنوية، فالعالم الأعلى مشحون بها، وهي جواهر الملائكة"<sup>(٤)</sup>، ثم يوضح حقيقة الوحي على هذا الأساس فيرى "أن الخيال الكثيف إذا صفي ورقق وهذب، وضبط، صار موازياً للمعاني العقلية وغير حائل عن إشراق نور منها"<sup>(٥)</sup> .

وبهذا فقد نفوا مبدأ الاصطفاء والاختيار في النبوة، وصارت تحصل لمن يتصل بالعقل الفعال "بسبب الاستعداد للأشخاص من غير أن يكون من الملا الأعلى سبب شخصاً دون شخص بالخطاب والتكميل"<sup>(٦)</sup> ، كما أنهم بذلك خرجن على فكرة ختم الرسالة بمحمد (صلى الله عليه وسلم)، وأنه صار من الممكن أن يرسل الله من بعده رسلاً<sup>(٧)</sup> يعنون بهم الحكماء المتألهين كما ذهب إلى ذلك السهوروبي المقتول<sup>(٨)</sup> .

كما أن في هذا أيضاً إنكاراً لمظاهر الرسالة والوحي - تلك المظاهر التي ثبتت تاريخياً ودينياً - محاولين تأويل البيانات الموحى بها تأويلاً يمسخها إلى مقامات صوفية كتأويلهم حديث الله

(١) نقض المنطق، ص ١٠١.

(٢) نفس المصدر والصفحة، مقالة في معانٍ العقل للفارابي، ص ٢١-٢٣-٢٧-٣٣-٣٨.

(٣) الفرقان لابن تيمية، ص ٨٩، شرح العقيدة الأصفهانية، ص ١٠٩، بنية المرتاد، ص ٢١-٢٠، الإشارات، ص ٨٨١، ص ١٠٣-١٠٤، من مجموعة في الحكمة للسهوروبي.

(٤) ، ص ١٩٩.

(٥) ، ص ٢١٧.

(٦) شرح العقيدة.. لابن تيمية، ص ١٠٨.

(٧) دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٩٨.

لوسى في ذلك المكان المقدس على أنه مرور بمقامات وأدوار تشبه مقامات الصوفية<sup>١</sup>، وأن ذلك كان رحلة خيالية من موسى عليه السلام ما أشبهها بالكوميديا الإلهية لدانتي، أو رحلة أبي العلاء المعري في رسالة الغفران أو عروج أفلوطين.

فليس هناك طور بمعنى الجبل كما جاء في القصة في القرآن الكريم، وإنما هو مثال لنبع العلوم في تلك العقول ومصدر الكشف، وهو العقل الأول، والوادي مثال لبقية العقول وتوالي الفيض عليها وتنقله من عقل إلى آخر حتى تنتهي إلى "مفتاح الوادي وهو قلوب الأنبياء"<sup>٢</sup>، الخ. ولكن القصة في القرآن صريحة، والأماكن التي ذكرت فيها لا يزداد منها إلا ظاهرها وتحديد مكان هذا التكلم الحقيقي الواقعى المشهور عند أهل الأديان السماوية، والذي خص الله به موسى على جبل الطور، وقد تعاونت الآيات القرآنية والأحاديث النبوية على إثبات هذه المناجاة بكل حس وكل ظهور<sup>٣</sup>.

فكل قول على خلاف ذلك، فهو "من مقالات الصائبة المفلسفة، الذين ليس عندهم الحقيقة كلام، ولا ملائكة تنزل به" وهو نوع من إنكار الوحي على ما تقدم<sup>٤</sup>. والقرآن الكريم، قد رد هذا بأبلغ منطق: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّنْ شَيْءٍ قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِّلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسًا تَبُدُّونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعَلِمْتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلَا آباؤُكُمْ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خُوضِهِمْ يَلْعَبُونَ»<sup>٥</sup>.

---

(١) وذلك مثل مناجاة ابن الفارض التي يقول فيها:  
أَنْتَ فِي الْحَيِّ نَارًا لِيَأْلِيَ فَبَشِّرْتُ أَهْلِي  
إِلَى أَنْ يَقُولُ:

وَصَرَتْ مُوسَى زَمَانِي      قَدْ صَارَ بَعْضِي كُلِّي  
الْدِيَوَانُ، ص ١٠٢ ، قارن: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٩٢-١٩٣ .

(٢) مشكاة الأنوار المنسوبة للفزالي، ص ٢٠٧-٢٠٨-٢٠٩ ، ص ٦٩-٧٣-٧٠، نشر الدكتور أبو العلا عفيفي، بغية المرتاد لابن تيمية، ص ١٦ ، وما بعدها ونلاحظ هنا أننا أمام نظرية الفيض على حقيقتها.

(٣) والقصة ذكرت في سورة طه، والنمل والقصص بغير بعيد كل البعد عن الرمزية وكذلك في بقية السور الأخرى قارن: بغية المرتاد لابن تيمية، ص ٨٠ ، وما بعدها، شرح العقيدة الأصفهانية، ص ١٠٧-١٠٨ .

(٤) انظر: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٩٣-١٩٢ .

(٥) سورة الأنعام آية (٩١)، ينظر شرح العقيدة الأصفهانية، ص ١٠٨ ، بغية المرتاد، ص ٨٢-٨١-٨٠ .

وهذا التأويل الذي قالوه في مناجاة موسى عليه السلام. ليس إلا قياساً منهم، على حالات الجذب، والعرج الصوفي الذي يشير إليه ابن الفارض في الديوان والشهوردي في كتبه<sup>١</sup>، وأبو يزيد البسطامي (في كتاب المعراج)<sup>٢</sup>، وغيرهم، إلى غير ذلك من الأحوال والمقامات الصوفية التي أشرت إليها آنفاً وكأنه مسخ للرسالة السماوية، والكلام الإلهي إلى هذه الشطحات الانطوائية<sup>٣</sup>، التي لا تعدو في الواقع، أن تكون نوعاً من الاضطراب النفسي وهي إلى الوهم، والخيال أقرب منها إلى الحقيقة، بل لا شيء من الحقيقة فيها.

وقد فصل فصلاً تماماً بين هذه الحالات في التصوف المسيحي، وبين ما هو من واقع الوحي كمناجاة موسى عليه السلام، باحث فرنسي حديث هو الأستاذ (روجييه باستيد) فنفى أن تكون هناك أصوات حسية مسموعة في الآذان، مثل ذلك الكلام الحسي الذي كان من الله سبحانه موسى على جبل سيناء، وخرج من دراسته مثل هذه الحالات، بأنها نتيجة اضطراب نفسي وعصبي، لا يدري أن يكون ضرراً من حديث النفس لا يصل بالإنسان إلى شيء، حيث يضطرب الذهن ويكون غير قادر على التفكير. نعم هناك نوع من الكلمات الصوفية، في غير حالات الاضطراب هذه، قد أشار إليها هذا الكاتب، وهو ما يسمى بالكلمات الإدراكية، التي تعتبر لغة بدون كلمات، وهي عندهم نتيجة لوضع الله في أعماق الروح ما يريد أن تدركه، ويعتلها لها بدون كلمات، أو صور معينة " فهي أحاسيس سهلة الفهم مدركة، ولكن الصوفية يعلنون أنه لا يمكن توضيحها في كلمات<sup>٤</sup>، ويصعب تمييزها من المريئات المدركة"<sup>٥</sup>. وحتى هذا النوع أيضاً فإنه مع ما قبله لا يصل عند المعنين بهذه الدراسات، أن يكون بينه، وبين حديث الله لموسى أي صلة<sup>٦</sup>. وكذلك لا يصل عندنا هو وما يشبهه في التصوف الإسلامي إلى درجة ذلك الوحي الواضح الذي يأتي مباشراً لا لبس فيه ولا إيهام، والذي عبر عنه الرسول (صلى الله عليه

(١) مجموعة في الحكمة، ص ٩١-٩٢-٩٣. ١١٠٥-٩٢-٩١.

(٢) المعراج للشيباني القسم الخاص بعروج الأولياء، وأبي يزيد البسطامي، في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص ٢٥.

(٣) هذه الفكرة من إرشاد أستاذي الدكتور محمود قاسم، أثناء إشرافه على الرسالة، انظر أيضاً: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٩٣-١٩٤-٢٠٠-٢٠١.

(٤) نلاحظ أنها نفس لغة الصوفية المسلمين.

(٥) هي نفس الأوامر الإلهية التي سبقت عند ابن عربي مصورة في صورة الله.

(٦) Les Problèmes de la Vie Mystique, P. ٨٠-٨٢.

وسلم) في وضوحيه وقوته تبنيه بأنه مثل حلصلة الجرس، وعبر عنه القرآن الكريم بقوله: «**يُحَكِّمُ اللَّهُ آيَاتِهِ**»<sup>١</sup>، «**آيَاتِ بَيِّنَاتٍ**»، وأنه يتصرف بكل وضوح وظهور: «**وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُرِّرَ مِنَ الْمُنْذَرِينَ بِلِسَانٍ عَرَبِيًّا مُبِينًّا**»<sup>٢</sup>. فالشبهة بعد هذا في أن وحي الأنبياء من داخل النّفس شبهة متهافة وهو إنما يتنزل من السماء على نفوسهم عن طريق جبريل، وقد عرفنا مجبيه للرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) في أشكال متعددة. ثم إن وحي الأنبياء نفسه أي ما يأتون به من تширیم دینی ودنيوی مما لم يقدر على الإتيان به مثله بشر من عند أنفسهم<sup>٣</sup>، هو الدليل على أنه من عند الله لا من عند هؤلاء الأنبياء وقد وقف السيد محمد رشید رضا على ذلك كتابه *القيم* (الوحي الحمدي). واضح أن صورة الوحي قد مسخت في ذهن هؤلاء الغنوصيين من الفلاسفة والصوفية، نظراً لسوء فهمهم في حقيقة الملائكة.

وفي سبيل تصحيح فكرة الوحي وإقرارها في النفوس على ما هي عليه في واقعها، قد تصدى لهم ابن تيمية موازناً بين تلك العقول وبين الملائكة، ومبيناً أن معرفة الملائكة على حقيقتهم، هو الطريق الصحيح لفهم الوحي فهماً سليماً، وأن القرآن الكريم والحديث الصحيح قد تكفلوا بيان ذلك. فإن اسم الملائكة، والملك يتضمن أنهم *رسُلَ اللَّهِ*<sup>٤</sup>، وهم رسُلُه في تنفيذ أمره الكوني الذي يدير به السموات والأرض<sup>٥</sup>، وأمره الديني الذي تنزل به الملائكة<sup>٦</sup>، فهم على غير ما يقول به الفلاسفة، قائمون بذواتهم ليسوا أعراضاً، ولا معانينا، وهم متحركون، ذوو إرادة وتنفيذ: «**لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ**»<sup>٧</sup>، فليسوا جامدين في

(١) سورة الحج آية (٥٢).

(٢) سورة الشعراء آية (٩٢-٩٣-٩٤-٩٥-٩٦).

(٣) مناهج الأدلة في عقائد الملة، لابن رشد، ص ٢١٤-٢٢٢.

(٤) لأن أصل الكلمة (ملك) ملاك على وزن مفعول مأخوذ من الملك وهو الرسالة: *تفسير المودعدين*، ص ١٩٧-١٩٨.

ضمن مجموعة الرسائل الكبرى لابن تيمية، *القاموس الحفيظ مادة: (لکه)*.

وقد قال تعالى في ذلك: ... جاعل الملائكة رسلاً سورة فاطر آية (١).

(٥) حتى إذا جاء أحدهم الموت توفته رسالنا وهم لا يفرون ٦١: ٦١.

(٦) ينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده ٢: ١٦.

(٧) سورة التحريم آية (٦).

أماكهم لا يتحركون، وليسوا بمثابة المرايا، يعكسون فيهم ما في علم الله ليعكسوها بدورهم إلى النفوس التي سمت إليهم، وإنما الله هو العليم، وهو الذي استأثر بعلم الغيب **﴿وَعِنْهُ مَقَاتِلُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ﴾**<sup>١</sup>، **﴿وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الْأَمْرُ كُلُّهُ﴾**<sup>٢</sup>، وغيرها من الآيات والأحاديث الشريفة التي تنفي أن يكون الملائكة على صفات هذه العقول أو الوسطاء الروحانيين<sup>٣</sup>. كما يقول الصائبة.

---

(١) سورة الأنعام آية (٥٩).

(٢) سورة هود آية (١٢٢)، نقض المنطق، ص ٢٢-١٠١-١٠٠.

(٣) مثل حديث بدء الوحي في صحيح البخاري ومسلم، والحديث الذي روياه في تراثي جبريل للرسول عليه الصلوة والسلام حينما كان يعرض نفسه على الناس فيرفضونه، ويقول له: إن الله قد بعث إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم فنادني ملك الجبال فسلم علي ثم قال: يا محمد: إن شئت أن أطبق عليهم الأخشين (جلبين حول مكة) إلخ... .



## الفصل السابع

### ابطال الاستدلال على النبوة بالكهانة والجنون والسحر والتصرف وتحقيق فكرة المعجزات

#### تمهيد

أما إثبات صوفية الإسلام أو أتباع الأفلاطونية المحدثة من المسلمين، للنبيه عن طريق غبيات الكهان والمرضى والمجانين والسحرة وخوارقهم أو مخاريقهم، فهذه طريقة صائبة، تأثر أصحابها بالنجموم وعلم التجيم والسحر والشعودة، التي شاعت في الأوساط الفلسفية قديماً، وتمثلت أخيراً، في الأفلاطونية المحدثة، التي هي عماد فلسفة إخوان الصفا وغيرهم من فلاسفة الإسلام<sup>(١)</sup>.

وقد عرفنا فيما تقدم أن نظرية المعرفة الإشراقية هي عمادهم في كل ذلك وهي - عندهم - العامل المشترك بين معجزات الأنبياء وبين أعمال هذه الأصناف<sup>(٢)</sup>.

ففلسفه الإسلام لم يدركوا من النبوة، إلا بقدر ما أعطتهم موادهم الفلسفية كما قال ابن تيمية<sup>(٣)</sup>، فأخطأوا في فهم الوحي، وقادوا النفوس البشرية على النفوس الفلكية ثم على عقول الأفلاك.

فعالم المجردات عندهم - قد ردوا إليه كل تأثير، وكل حركة كونية، وكذلك النفس الإنسانية عندهم - إذا تبردت، وانخرطت في سلك هذا العالم، فإنها يصبح لها التأثير، في مظاهر الكون وفي الغير، من خسف أو إغراق، أو إحراق أو إثارة طوفانات، أو استسقاء للعطشى،

(١) انظر: دراسات في الفلسفة، ص ٢٠٤-٢٠٥.

(٢) انظر: نفس المصدر الفصل السادس كله (الاتجاه الإشراقي في فلسفة ابن سينا).

(٣) شرح العقيدة الأصفهانية لابن تيمية، ص ٩٣، ج ٥ من الفتاوى.

وشفاء للمرضى الخ<sup>١</sup>، وقد أثبتت فيما تقدم بطلان تلك الأسس التي أقاموا عليها هذه الخوارق والغيبات، فبطل أن تكون كلها قد قامت على شيءٍ من قوى النفس.

ثم إن هذه الخوارق لا يمكن أن تصل فيها النفس إلى ذلك المدى وهو التأثير في الكون وفي الغير، بتلك الطريقة التي يتكلمون بها، فقوى النفس لا يتدنى تأثيرها بدنها، إلا إلى نفوس إنسانية مماثلة كما في حالات التعليم مثلاً، وفي غير هذا المجال في حالات قليلة جداً، كما في التنويم (المغناطيسي) وحيثند فليست خوارق أو معجزات، وإنما هي أمر عادي مطردة.

ومن جهة أخرى فإن النبوة في واقها، وفي طبيعة الهدف الذي نسعى إليه تختلف كل الاختلاف عن هذه الأشياء، فالنبوة اجتباء من الله سبحانه كما أنها أكمل مظهر من مظاهر اصطفاء الله لبعض عباده أو خاصة عباده، ومقام كريم يعرف فيه النبي ربه، ويختلف مقامه، إلى جانب ما فيها من تشريف بتكليف الله سبحانه لهم بشرائمه، وجعلهم سفراء بينه وبين خلقه<sup>٢</sup>.

## أ - رسالات السماء وغيبيات البشر؛

وفرق كبير بين ما أتى به الأنبياء، وبين ما يأتيه السحراء والمرضى والكهان من الغيبات التي هي خطط عشواء، تصدق مرة، وتنكذب مرات<sup>٣</sup>. وذلك أن أصحاب هذه الدعوات من الكهان والسحراء، في العادة يكون لهم تابع من الجن<sup>٤</sup>، فيظن بعض الناس أن ما يظهر على يديه من

(١) الإشارات لابن سينا، ص ٨٩٢-٩٠٠، مجموعه في المخمة للشهوردي، ص ٩٧-٩٩، حكمة الإشراق، ص ٢٥٢-٢٥٧، هيأكل النور، ص ٨٦-٨٧.

(٢) النبوة والأنبياء للصابوني، ص ١١-١٥، النبوة والأنبياء في ضوء القرآن للندوبي، ص ٥-١٧، الفصل الخاص بـ (سمات النبوة وخصائص الأنبياء)، النبوة لسعدي ياسين، ص ٧-١٥-١٢٣-١٣٤.

(٣) وذلك كما في حال (عبد الله بن صياد)، حين قال له النبي (صلى الله عليه وسلم)، «كيف يأتيك هذا الأمر؟ قال: يأتيي صادقاً، وكاذباً. فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «اخْأَ فَلَنْ تَعْدُ فَرْكَ». يعني: إنما أنت من أخوان الكهان: الفرقان لابن تيمية، ص ٩٠، مقدمة ابن خلدون، ص ١٣٨.

(٤) إن تصوير الإسلام للجن ليس تصويراً ميثولوجياً (أسطوري) كما يتصوره العوام، وإنما اسم الجن من (جن أي غاب واستر) فهي مخلوقات الله تجئ علينا ولا ندرى كجهها، وخلق الله أوسع مما يظن الماديون، وقد توصل العلم الحديث إلى كشف عالم غير مرئي تسكنه مخلوقات غير مرئية، تتكون من مادة ذات حرارة رهيبة لم يمكن بعد معرفة درجة حرارتها وهذه المخلوقات غير المرئية، هي ما وصفها القرآن الكريم في قوله: «وَاجْنَانٌ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلِ مِنْ نَارِ السَّمَوَاتِ وَغَيْرُهَا مِنَ الْآيَاتِ».

انظر: عالم الجن والملائكة، للأستاذ عبد الرزاق نوبل، طبعة الشعب، ص ١٣-١٦، وبهذه المناسبة، أشير إلى أن الإسلام ضد التصورات الميثولوجية، فقد نهى الرسول صلى الله عليه وسلم، عن إثبات الكهان والعرافين، وقال: «من أتى عرافة، فسألها عن شيءٍ، لم تقبل له صلاة أربعين ليلةٍ» صحيح مسلم طبعة الشعب، ج ٧، ص ٣٧.

قبل الكرامة "وهو في الحقيقة مخارق شيطانية، وتلبيسات إبليسية، ولهذا تراه يظهر من أهل البدع، بل من أهل الكفر لأن الشيطان أميل لهم".<sup>١</sup>

وقد جاء ذلك في قوله (صلى الله عليه وسلم): "إن الملائكة تنزل في العنان وهو السحاب، فتذكرة الأمر قضي في السماء، فتسترق الشياطين السمع فتروحه إلى الكهان، فيكذبون معها مائة كذبة من عند أنفسهم".<sup>٢</sup>

وأما ما يظهر من أهل الرياض من الصوفية وغيرهم كالجانين، فإنه قد ذهب عنهم رباط العقل، وما يصنعه من الفكر والتدبر، فيكون لعقل الشخص منهم، إدراك مختلف عن إدراك العقلاة، وخيالات لا تكون لصاحب العقل الكامل، ولا لصاحب المزاج والفكر المستقيم.<sup>٣</sup> ف يأتي في بعض الأحيان بمخاشرات صحيحة، وهو مع ذلك متلوث بالنجاسة، فيظن من لا حقيقة عنده أنه من أولياء الله وذلك ظن باطل، لأنه لو كان كذلك لم يظهر على يد أعداء الله من الكفرة، كما يقع لكثير من المرتاضين من كفار الهند وغيرهم.<sup>٤</sup>

ولا يبعد في هذه الحالة أيضاً أن يكون من تأثير الشياطين كما أشار الرسول (صلى الله عليه وسلم) إلى ذلك فيما سبق.<sup>٥</sup>

فإذا كانت هذه حقيقة هؤلاء فكيف نقيس أعمال الأنبياء وأخبارهم على غيبيات أولئك؟ وكيف نجعل وقوع مثل هذه الأشياء منهم سندًا وتصحيناً لما يأتي به الأنبياء؟<sup>٦</sup> إن الوحي ليس من تلك الغيبيات في شيء، فهو في طبيعته - كما قد بين في الشرائع السماوية - اتصال الملك بالنبي وسعى من الملك إليه، وتنزل بعض الشيء أو كله ليفهم عنه النبي وأخذ. وهذه صفة اختصاص بالملائكة وهم الذين يقدرون عليها دون البشر، وتشكلهم في

(١) قطر الولي للشوكانى، ص ٢٣٨، فارن المغنى للقاضى عبد الجبار، ص ٢٥٩-٢٦٨، ج ١٥.

(٢) الفرقان لابن تيمية، ص ١٣٨، وقد خرج هذا الحديث في البخارى وغيره.

(٣) (La Lande), *Vocabulaire Technique et critique de la Philosophie P.U.F. paris*

١٩٥١, P. ٢٨٢.

قارن أيضاً: ابن عطاء الله الاسكندرى، ص ٧٦-٧٧، الطبعة الثانية.

(٤) قطر الولي للشوكانى، ص ٢٣٨.

(٥) الفرقان لابن تيمية، ص ١٣٩، تلبيس إبليس لابن الجوزى، ص ٢٩-١٥٨-٢٢٨.

(٦) قارن: *مناهج الأدلة في عقائد الملة* لابن رشد، ص ٢١٦.

صور غير صورهم كصور البشر مشهور معروف في الأديان السماوية وأخبارها، كما كان جبريل يأتي النبي (صلى الله عليه وسلم) عادة في صورة دحية الكلبي، والرسول (صلى الله عليه وسلم) قد صرخ بأنه لم ير جبريل على هيئة الملائكة إلا مرتين فقط<sup>(١)</sup>، وكان ذلك في غير إلقاء الوحي. وبذلك فليس النبي محتاجاً إلى الخروج عن بشريته كي يتلقى الوحي عن جبريل، لأن هذا الخروج ليس في طبيعة البشر **«إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ»**<sup>(٢)</sup>.

والتطور الذي يشيرون إليه فيما تقدم حسب نظرتهم في عالم الأخلاقات، لا ينهض أن يوصل الإنسان إلى عالم الملائكة. ثم إن قولهم هذا يبطل نفسه بنفسه، لأن الملك لا يأخذ عن ملك مثله إذ هما متساوياً في المعرفة بآلة سبحانه. وكأنهم بذلك يريدون أن يبطلوا فكرة الوحي على الإطلاق بهذا المعنى الإسلامي<sup>(٣)</sup>.

فتظير الملك وتصوره في صورة غير صورته، ليأخذ عنه النبي هو المقبول، وهو الذي يتسمق مع طبيعة البشر، وطبيعة الملائكة، في ذلك يقول القرآن الكريم عن ضرورة إرسال الرسول بشراً من قومه كي يفهموا عنه: **«وَكُوْنُ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لِجَعَلْنَاهُ رَجُلًا وَلَكَبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ»**<sup>(٤)</sup>، وكان ذلك ردًّا على اعتراضهم أن يكون الرسول بشراً<sup>(٥)</sup>.

وقد رد القرآن الكريم عليهم بمثل هذا الرد في آية أخرى: **«فَلْ لَوْ كَانَ فِي الْأَرْضِ مَلَائِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَئِنِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ مَلَكًا رَسُولاً»**<sup>(٦)</sup>.

فالطبيعة الخلقية لكل من البشر والملائكة، هي التي تقتضي تطور الملائكة لا تطور البشر، وفي هذا سد الباب على أتباع الأفلاطونية المحدثة، أن يقولوا بفكرة التطوير من جانب النبي كتفسير للوحي.

(١) والقرآن الكريم قد أشار إلى مجيء الملائكة للبشر في صورة الخلق وعلى هيئة رجال، انظر سورة هود (٨١-٧٦)،

الذاريات (٣٣-٢٤)، ص ٢٤-٢١، سورة مريم آية (١٩-١٦).

(٢) سورة الكهف آخر آية.

(٣) انظر: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٩٢-٢٠١.

(٤) الأنعام آية (٩)، فارن: تفسير ابن كثير في هذه الآية.

(٥) انظر: نفس السورة آية (٨)، الفرقان آية (٧).

(٦) الإسراء آية (٩٥).

كما أن قولهم بالوحي عن طريق وصول النفس إلى حالة الملائكة يلزم عنه أحد أمرين: إما أن تستمر النفس على ذلك وهو قول معظمهم، وبهذا فلا يمكن للنبي أن يتصل ببني جنسه، أو يفهمهم ما تحمله عن ربه، أو عن العقل الفعال حسب زعمهم.

وإما أن ترجع نفس النبي عن ذلك، وتتنزل ثانيةً إلى مستوى البشرية بعد هذا الاتصال على حد تعبير ابن خلدون، وفي هذه الحالة لا يمكن أن تذكر شيئاً مما ألقى إليها في حالة الملائكة- بلسان الملائكة واصطلاحاتهم، لأن ما يدرك في حالة الغياب عن الطبيعة البشرية، لا يذكر بعد الرجوع إليها، وحالات الجنون والسكر (والتنويم المغناطيسي) شاهد على ذلك، فإن أصحاب هذه الحالات لا يذكرون شيئاً بعد الرجوع إلى طبيعتهم<sup>(١)</sup>.

وإذا ذكرته النفس، فإن النبي أو ذلك الذي ينسليخ عن بشريته، لا يمكنه أن يعبر عنه بلسانه البشري، ولذلك كان الوحي للرسول صلى الله عليه وسلم «بلسانٍ عَرَبِيًّا مُبِينٌ»<sup>(٢)</sup>، وفي غاية من الوضوح لم يأخذ عنه.

فلا يقتضي الوحي إذن من النبي تطويراً، ولا خروجاً عن طبعه وإنما يشعر بما كان يشعر به من جهد حين لقائه جبريل في الحالات التي لم يكن يمثل لها فيها بشرأ، ولذلك وصف الرسول صلى الله عليه وسلم الوحي في تلك الحالات بأنه أشدّه عليه<sup>(٣)</sup>.

وكذلك لم يدع أحد من الرسل أو الأنبياء، أنه انسليخ عن بشريته وأصبح ملكاً، والقرآن الكريم يؤكّد في غير موضع أنّ محمداً (ص) ليس إلا بشرأ رسولأ<sup>(٤)</sup>.

فالانسلاخ من البشرية، والتجوهر بصفة الملائكة، أمر غير مقبول لا للأنبياء، ولا للأولياء، وبقي بعد ذلك أن يكون ما يأتي به غير الأنبياء هو من أوهامهم، وخيالاتهم الفاسدة في كثير من الأحوال. ومن هنا قال ابن تيمية في أهل الكشف من الصوفية وغيرهم: «ليس لأحد

(١) انظر: رد بعض شبهات أثارها المستشرقون لأستاذى الدكتور أبو الوفا القاهرة سنة ١٣٩٢ هـ، ص. ٧.

(٢) سورة الشعراة آية (١٩٥).

(٣) صحيح البخاري (كتاب بده الوحي)، قارن: رد بعض شبهات، ص. ٦.

(٤) انظر: سورة هود آية (٣١)، حيث يقول نوح عليه السلام: «لَا أَقُولُ إِنِّي مُلْكٌ».

(٥) سورة الكهف آية (١١٠)، فصلت آية (٦)، الإسراء آية (٩٣).

أن يطلق القول على ما يقع في نفسه أنه وحي لا في يقظة، ولا في المنام، إلا بدليل يدل على ذلك<sup>١</sup>.

و كذلك رد ابن رشد رؤيا الحاكم الذي رأى، النبي (صلى الله عليه وسلم) في المنام، وأنه قال له لا تحكم بشهادتي فلان وفلان، وأفتي بإبرام الحكم بناء على شهادة هذين الشاهدين العدليين<sup>٢</sup>.

ومن هذا الباب أيضاً ما قاله (سانت تريز): "نظن أن الكلمات والمرئيات يمكن أن ترجعها إلى الله وإلى الشيطان في آن واحد" أو كما يقول (روجيه باستيد): "يمكن أن ترجعها إلى حركة فيزيولوجية بسيطة للأعضاء المخية"<sup>٣</sup>.

و مما يبطل فكرة تلقي الوحي على تلك الطريقة الإشرافية، أن هدف الوحي الأول، هو التشريع، لا التنبؤ بالغيب<sup>٤</sup>، أو القيام بالمعجزات<sup>٥</sup>. وما جاء به الرسل من أخبار عن أمر الساعة، فإنما هي مجرد تحذيرات ليست من الكشف عن الغيب، لأنها لم تحدد موعدها. وما أتى في شرائع بعض الأنبياء من غيبات فهي ليست مقصودة لذاتها، وإنما جاءت لمواقف خاصة اقتضتها ظروف هؤلاء الأنبياء الخاصة، أو ظروف أنفسهم، وهي من الندرة بمكان مثل نبوءات يوسف وعيسى عليهما السلام، فقد رأينا نوحاً عليه السلام، يردد ما ردده الرسول محمد (صلى الله عليه وسلم) من أنه لا يعلم الغيب، وأنه ليس ملكاً من الملائكة.

وإذا كان قد جاء في الكتب السماوية السابقة شيء من الأخبار كإخبار التوراة عن عيسى، وإخبار الإنجيل عن محمد فذلك من باب تصديق الكتب بعضها ببعض، وأن السابق منها مهد لللاحق<sup>٦</sup>.

وأما ما في القرآن من الإخبار عن الماضين، وأخبار بعض الأنبياء السابقين، فهي ليست غياباً إلا بالنسبة للرسول وقومه فقط، لأنها كانت معروفة لدى أهل الكتاب، والبيئات التي لها

(١) تفسير المؤذنين، ص ٢٠٢.

(٢) المواقف للشاطبي، ج ٢، ص ١٦٥-١٦٦.

(٣) Les Problèmes de la vie mystique par Roger Bastide, P.٩٤.

(٤) سورة الأعراف آية (١٨٨)، سورة الأنعام آية (٥٠).

(٥) انظر: مناهج الأدلة لابن رشد، ص ٢١٢-٢١٨-٢١٦-٢٢٢.

(٦) الوحي الحمدي، ص ٥٦، إرشاد الثقافات للشوكاني، فصل (النبوات) طوالع البعثة الحمديه، ص ٣٢-٣٣.

حضرارة وتدوين وربما كان وجه الإعجاز فيها، أنها حقائق تاريخية معروفة لدى أصحابها، ومجهولة لدى الرسول (صلى الله عليه وسلم) وقومه «تُلَكَّ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ تُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلَا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هَذَا»<sup>(١)</sup>.

فليس التحدي بالغيب في الرسالات السماوية كل شيء، ولا مما يسند من أتراها في تبليغها، بل إنها بطبيعتها، تدل على نفسها وعلى أنها من عند الله، كما أن في طبيعة سلوك أصحابها ما يؤيدتها، وما يدل على صدقهم في رسالتهم<sup>(٢)</sup>. فالرسالات بذاتها تدل على الرسل والرسل يدلون عليها، وكما قال المسيح عليه السلام فيهم: «مِنْ ثَارُهُمْ تَعْرُفُهُمْ»<sup>(٣)</sup>.

فليست النبوة نوعاً من الشعوذة، أو محاولة فرض المبعد أو المتصوف نفسه على عالم الأمر، أو على واهب الصور، أو العقل الفعال الذي حاول أتباع الأفلاطونية المحدثة من المتصوفة، والتأفسفة التسوية بينه وبين جبريل.

## ب- الناحية المرضية في التتبُّع بالغيب:

وإذا تبيّنا ما في تلك الغيبات التي ينسبونها لأوليائهم، ومجريدهم، والتي يسندون إليها أمر النبوة من أسباب مرضية بعضها نفسي، وبعضها عضوي، ظهر لنا إلى أي حد قد ضلوا سبيلاً للعرف على النبوة. وقد اهتم بهذه الغيبات الباحث الفرنسي الأستاذ (روجيه باستيد) فوقف عليها كتاباً خاصاً هو (مشكلات الحياة الصوفية) (Les Problèmes de la vie mystique) وعرض فيه هذه الغيبات، وما يتصل بها مما يسمونه الكرامات وناقشها مناقشة موضوعية، معتمداً في ذلك على كثير من آراء الصوفية أنفسهم، وأراء بعض الأطباء الذين اهتموا بهذه الناحية مستعيناً بعلماء الاجتماع، وعلم النفس.

فقد بدأ يصف لنا شيئاً من هذه الغيبات، ثم تطرق إلى بيان دلالتها (البايثولوجية) فقال: «ولترك الآن مجال الوصف إلى شرح هذه الفضائل الحسية والحركة أو غيرها التي تصاحب الترابط الصوفي، ولقد حدث اختلاف بين علماء النفس حول طبيعة الكلمات والمرئيات الخيالية في (لورا) يعتبرها ضرورياً عادية من الهذيان، وإذا كان الصوفيون، لا يعتبرونها كذلك، فذلك راجع

(١) سورة هود آية (٤٩)، انظر أيضاً سورة يوسف آية (١٠٢).

(٢) الوحي الحمدي، ص ٥٦، مناهج الأدلة لابن رشد، ص ٢١٨-٢٢٢، المقذن من الضلال، ص ١٣٦، للغزالى، شرح العقيدة الأصفهانية لابن تيمية، ص ٧٧-١٠١، النبوة لسعدي باسين، ص ٥٤-٥٩-٦٧-٧٣.

(٣) الوحي الحمدي، ص ٥٦، فارن المتنى في التوحيد والعدل، ج ١٥، ص ٢٧٤.

لاعتقاد ديني ثم يثبت أن هذه الكلمات والصور ليست إلا من أعماق النفس، فليست حقيقة<sup>١</sup>.

ثم يعرض لنا آراء مجموعة من الباحثين في أن هذه الإدراكات أو المئيات يصعب التعبير عنها لعدم فهمها، وأن عدم فهمها، راجع إلى عدم وجودها. فينقل عن بعضهم قوله: "الشعور بالفهم موجود بدون الحاجة لعملية الفهم وذلك لعدم وجود شيء يفهم" ويعلق على ذلك بقوله: "المتصوف لديه سهولة للإدراك والفهم، والشعور بالوضوح في داخل النفس. وهذه هي الفرحة التي يتحققها تحت اسم المعرفة الصوفية. إذن فهي ظواهر الفهم دون فهم حقيقي. وفعلاً إذا طلب من المتصوفين وصف لهذه الرؤى، فإنهم إذا لم يجتمعوا في رمزياتهم وتأنفوا لأنفسهم، فإنهم يعطون شرحاً ساذجاً"<sup>٢</sup>.

وهذا هو ما عناه صوفية الإشراق من المسلمين بقولهم في مثل هذه المواقف، إنهم رأوا، أو شاهدوا من الأمور الغيبية، ما يطمئن له القلب ويهتاج له الشعور ويعجز عنه الوصف واللسان<sup>٣</sup>.

وما أشبه هذه المشاهدات بمشاهدات هؤلاء الصوفية الأوروبيين لوحدة الثالوث المقدس على ما يحكيه روجيه باستيد حيث يقول: "في حالة ثانية، مجموعة من الكشوف الغامضة مثل كشوف الوحدة الإلهية في "ال الثالوث المقدس" التي هي خيالات"<sup>٤</sup>.

فكيف يتنزل الوحي السماوي الذي كانت نتيجته كتب تلتى، وهداية وإرشاد للعباد، إلى مستوى تلك الأمور المبهمة الغامضة؟ وكيف ساغ لأتباع الأفلاطونية الحديثة - وهم المسجلون على أنفسهم بأن مشاهداتهم ترى ولا تحكى - أن يجعلوها أساساً أو تصديقاً أو تأويلاً ينتهي إلى مسخ الوحي الواضح الناطق، والذي وصل إلينا بكل بيان وتفصيل؟.

ويعرض علينا مؤلف مشاكل الحياة الصوفية عدة حالات مرضية خارج الأديان ويرى أنها موافقة لتلك الحالات الصوفية مما يؤكد أن هذه الأخيرة قد تكون حالات مرضية لأنها تتفق مع حالات المرضى الذين أجريت عليهم دراسة خاصة<sup>٥</sup>.

(١) Les Problemes de la vie mystique, P. ٩٥-٩٦.

(٢) نفس المصدر والصفحة.

(٣) وهذا شائع عند جميع المتصوفة وال فلاسفة الكثيرين مثل ابن طفيل والشهوردي.

(٤) Les problemes de la vie mystique, P. ٩٥-٩٦.

وهكذا انتهى أخيراً إلى أن التصوف أيضاً له مظاهره وعوارضه المرضية التي هي أشبه ما تكون بأعراض مرض "البيسيكي ستانيا" *Peychastenfe* وهو اسم للحالة النفسية الخاصة المسمة بمشاعر القلق والقلق وأنواع الخوف بلا سبب.

أو "الميتومانيا"<sup>١</sup>، أو "الهستيريا"<sup>٢</sup>.

ومرد الأمر أيضاً عند أتباع الأفلاطونية المحدثة من المسلمين في حالات الكشف، هو إضعاف الجسم وإتعابه والوصول به إلى حالة هي بالموت أشبه وإفساد كل قواه وهو ما عنده السهوروبي بالموت الأصغر<sup>٣</sup> على أن الفارابي قد جعل المرض سبباً للاتصال بالعقل الفعال في صياغته لنظرية المعرفة الإشراقية<sup>٤</sup>.

ليس من الغلو إذن أن نعقد مقارنة بين ما يقرره "روجيه باستيد" من أن كثيراً من حالات التصوف يمكن أن تكون حالات مرضية وبين ما يقرره المتصوفة من ضرورة إضعاف البدن حتى تنطلق النفس في مراجحها الصوفية<sup>٥</sup>، وحتى تستطيع التبؤ بالغيب وقد سبق أن أشرت إلى مثل هذا بالنسبة للمتصوفة الإشراقين من المسلمين<sup>٦</sup> وهذا ما اهتدى إليه الإمام الشوكاني في مثل هذه

(١) نفس المصدر، ص ٩٦-٩٨، وهنا نذكر ابن عطاء الله الاسكندرى في تفضيله للبقاء على الفنا، وعدم قبوله من الفناء إلا ذلك القدر الذي يرتد بعده الصوفى إلى البقاء، أما الذى لا يستطيع العودة إلى البقاء، فإنه يخرج من الفنا، إلى الحال، أو الاتحاد، أو وحدة الوجود، انظر: ابن عطاء الله الاسكندرى وتصوفه، للدكتور أبو الوفا التفتازانى، ص ٢٥٨-٢٦٢.

(٢) أحد الأمراض العصبية، ومن ظواهره خداع النفس وخداع الغير، ص ١٢٧-١٢٨، نفس المصدر.

(٣) مشاكل الحياة الصوفية، ص ١٣٣-١٣٢-١٣٤، قارن: تلبيس إيليس لابن الجوزي، ص ١٥٨-٢٢٨-٢٢٩.

(٤) مجموعة في الحكمة الإلهية، ص ٥٠٣-٥٠٤-٥٧٣-٥٧٤-١١٤-٧٠، قارن: مقدمة ابن خلدون، ص ٩٢، تلبيس إيليس نفس الصفحات.

(٥) آراء أهل المدينة الفاضلة، ص ٧٧.

(٦) وذلك حسب ما يشير إليه الخلاج من أنه إذا تصفى البشرية حل فيه روح الله، فصار مطاعاً، لا يأمر شيئاً إلا أطاعه. المتنى للقاضي عبد الجبار، ج ١٥، ص ٢٧٠، قارن: *Les Problemes de la vie mystique*. P-١٠٢.

(٧) انظر الفقرة الخاصة بابن سينا، والسهوروبي.

الحالات، حيث يعلق على ادعاء هؤلاء للكشف بعد اجتياز طرق الرياضة، والمجاهدة، بأن ذلك  
ظن باطل وغشٌ مختلٌ وليسوا في هذه الحالة، بأولياء الله، ولا بأعداء<sup>١</sup>.

## جـ- قوة التصرف في الكون وقدرة البشر؛

وأما ما زعموه من تصرف الأولياء والسحر في الكون قياساً على تصرف الأنبياء فيه،

فيتمكن الرد عليهم من وجهين:

(أ) أولاً: عدم تجانس معجزات الأنبياء مع خوارق الكهان والسحر وكرامات الأولياء.  
(ب) ثانياً: ليس هناك من له قوة التصرف في الكون سواء أكان من الأنبياء أم من غيرهم.  
(أ)ـ أما بالنسبة لهذا الوجه الأول وهو عدم تجانس معجزات الأنبياء مع غيرها من الأعمال، فأقول: إن هناك فارقاً بين معجزات الأنبياء، وخارق السحرة لما ظهر لنا من سحر فرعون مع موسى عليه السلام، وخصوصتهم لعجزته مع تحديهم له قبل ذلك<sup>٢</sup>، وظنهما أنه من نوعهم، فطمعوا أول الأمر في غلبه **﴿وَقَالُوا بَعْزَةُ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ الْغَالِبُونَ﴾**<sup>٣</sup>، ولكنهم ما أن غلبوا أمام موسى عليه السلام حتى رأوا، أن هذا ليس سحر ساحر، وإنما هو أمر الله المعجز، فأعلنوا إيمانهم به، وتحول تحديهم عن موسى إلى فرعون، وقالوا له: **﴿لَنُثْرِكَ عَلَىٰ مَا جَاءَنَا**

(١) قطر الولي، ص ٢٣٩، ونجد مثل هذا التفسير النفسي المرضي عند النهي حيث يعلق على رأي ابن عربي في وحدة الوجود، وما نسب إليه من آراء شاذة فيقول: «ما عندي أن محى الدين (ابن عربي) تعمد كذباً، ولكن أثرب فيه تلك الخلوات، والجلو: فساداً، وخيالاً، وطرف جنون. وضعف التصانيف في تصوف الفلاسفة وأهل الوحدة، فقال أشياء منكرة، عدها طائفة من العلماء مروقاً وزندقة، وعدها طائفة من إشارات العارفين ورموز السالكين، وعدها طائفة من متشابه القول، وأن ظاهرها كفر وضلال، وباطلها حق وعرفان». النهي: ميزان الاعتدال، القاهرة، سنة ١٢٢٥هـ، ج ٣، ص ١٠٩-١١٠، ويلقى الأستاذ الدكتور أبو الوفا الفتخاراني على ذلك فيقول: «ومع أن كلام النهي فيه من التحامل ما فيه على ابن عربي، إلا أن أهميته راجعة إلى أنه يربط بين آراء ابن عربي في التصوف، وبين أثر الرياضيات العملية التي كان يمارسها في حياته السينكولوجية. الطريقة الأكابرية، بحث الأستاذ الدكتور أبو الوفا في الكتاب النذكاري (محى الدين بن عربي)، ص ٣٣٧. ويؤيد تعليل النهي ما يمكّنه ابن عربي عن نفسه، بأنه كان من رياضاته انقطاعه في القبور منفرداً مدة طويلة. انظر: الفتوحات، ج ٣، ص ٥٨-٥٩، فارن: آسِن بلايثوس في (ابن عربي حياته ومنذه)، ص ١٧-١٨».

(٢) انظر سورة الشعرا، آية: (٤١-٤٤).

(٣) نفس السورة، آية: (٤٤).

منَ الْبَيِّنَاتِ وَالَّذِي نَظَرْنَا فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضِ<sup>(١)</sup>، وَاتَّبَعُوا مُوسَى رَغْمَ مَا هَدَدُهُمْ بِهِ فَرَعُوْنَ  
بِتَقْطِيعِ أَيْدِيهِمْ، وَأَرْجَلِهِمْ مِنْ خَلْفِهِ<sup>(٢)</sup>.

وَمِنْ هَنَا قَالَ ابْنُ تِيمِيَّةَ: "جَنْسُ آيَاتِ الْأَنْبِيَاءِ خَارِجٌ عَنْ مَقْدُورِ الْبَشَرِ، وَعَنْ مَقْدُورِ جَنْسِ  
الْحَيْوَانِ، وَأَمَّا خَوَارِقُ مَخَالِفِهِمْ كَالسُّحْرَةِ وَالْكَهَّانِ، فَإِنَّهَا مِنْ جَنْسِ أَفْعَالِ الْحَيْوَانِ مِنْ الإِنْسَانِ  
وَغَيْرِهِ"<sup>(٣)</sup>.

فَمَعْجَزَةُ الرَّسُولِ لَا يَقْدِرُ عَلَيْهَا إِنْسَانٌ وَلَا جَنِيٌّ، وَذَلِكَ أَيْضًا مِثْلُ نَبْعِ الْمَاءِ مِنْ بَيْنِ أَصْبَاعِ  
الرَّسُولِ مُحَمَّدَ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وَزِيَادَةُ الْقَلِيلِ حَتَّى يَكْفِيَ الْجَيْشُ كُلُّهُ مِنْ غَيْرِ زِيَادَتِهِ  
مِنَ الْخَارِجِ، أَمَّا أَعْمَالُ السُّحْرَةِ وَالْكَهَّانِ فَهِيَ أُمُورٌ مَعْرُوفَةٌ لِلنَّاسِ بِالسُّحْرِ وَغَيْرِهِ مَقْدُورٌ عَلَيْهَا مِنْ  
الْبَشَرِ<sup>(٤)</sup>.

وَمِنْ هَذَا الْقَبِيلِ مَا يَدْعُهُ السُّحْرَةُ وَالْكَهَّانُ مِنَ الْإِخْبَارِ بِالْمَغَيَّبَاتِ، فَإِنَّ بِشَارَاتِ الْأَنْبِيَاءِ  
وَإِنذَارِهِمْ تَعْلُو كُلُّ الْعُلُوِّ عَلَى هَذِهِ الْكَهَّانَاتِ، الَّتِي مَدَارُ الْأَمْرِ فِيهَا عَلَى الْحَيْلِ، وَعَلَى مَعَاوَنَةِ  
الْجِنِّ وَالشَّيَاطِينِ فِي أَغْلَبِ الْأَحْوَالِ. ثُمَّ هِيَ مَا يَعْلَمُ بِالْمَنَامَاتِ. فَهِيَ مِنْ جَلْسِ الْمُعَتَادِ لِلنَّاسِ<sup>(٥)</sup>،  
وَأَمَّا بِشَارَاتِ الْأَنْبِيَاءِ، وَإِنذَارِهِمْ لِأَهْمَمِهِمْ وَأَقْوَامِهِمْ فَلَيْسَ مُعْتَادَةً لِلنَّاسِ<sup>(٦)</sup>، وَإِنَّمَا هِيَ مِنْ  
غَيْبِ اللَّهِ الَّذِي قَالَ فِيهِ: "فَلَا يَظْهُرُ عَلَى غَيْرِهِ أَحَدٌ، إِلَّا مِنْ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ"<sup>(٧)</sup>، وَهَذَا فِي  
الْوَاقِعِ لَيْسَ غَيْرًا وَإِنَّمَا هُوَ مِنْ بَابِ تَبْلِيغِ الرِّسَالَةِ بِتَبْشِيرِ، أَوْ إِنذَارِ.

وَهَكُنَّا نَرَى أَنَّ مَعْجَزَاتِ الرَّسُولِ تَعْلُو حَتَّى عَلَى مَسْتَوِيِّ الْجِنِّ، وَقَدْ ظَهَرَ ذَلِكَ فِيمَا  
اخْتَصَ اللَّهُ بِهِ سَلِيمَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ، فَمَا كَانَ يَقُولُ بِهِ الْجِنُّ مِنْ أَعْمَالِ سَلِيمَانَ، لَا يَقْدِرُ عَلَيْهَا  
كَإِنْسَانٍ غَيْرَ مُرْسَلٍ، وَمَعَ ذَلِكَ فَهِيَ أَعْمَالٌ مَحْدُودَةٌ تَدْخُلُ فِي نَطَاقِ أَعْمَالِ الإِنْسَانِ صَاحِبِ  
الْمَهَارَةِ فِي هَذِهِ الْأَعْمَالِ وَالْفَنُونِ.

(١) سورة طه، آية: (٧٢)، وَمَا قَبْلَهَا.

(٢) قارن: المغني في العدل والتَّوْحِيدِ، ج ١٥، ص ٢٥٩-٢٦٠.

(٣) قارن: نفس المصدر.

(٤) النِّبَوَاتُ، ص ٥-٦، قارن: المغني، ج ١٥، ص ٢٦٢.

(٥) المغني، ج ١٥، ص ٢٦٠-٢٧٠، النِّبَوَاتُ، ص ٥-٦.

(٦) نفس المصدر، ص ٧، المغني، ج ١٥، ص ٢٦٠.

(٧) النِّبَوَاتُ، ص ٧.

ولكن سليمان عليه السلام كرسول، قد فاقهم في أعمالهم التي كانوا يعملونها فقد أعطى القدرة على التحكم فيهم وتسخيرهم **«وَمَنِ الْجِنُّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ»**<sup>١</sup>، **«يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانَ كَالْجَوَابِ وَقُدُورَ رَأْسِيَاتِ»**<sup>٢</sup>، كما أعطى من القدرة على الأعمال الأخرى ما لا يستطيعونه، فقد علم **«مَنْطَقَ الطَّيْرِ»**<sup>٣</sup>، وسخرت له **«الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءَ حِيثُ أَصَابَ»**<sup>٤</sup>.

ويعلل ابن تيمية ذلك بأن الرسول جاء لدعوة الإنس والجن، فما اختص به يجب أن يكون خارجاً عن مقدور الجن أيضاً<sup>٥</sup>. ومن هنا يلزم حتماً بطلان تسوية الفلسفه بين آيات الأنبياء وأعمال السحرة والكهان، لأنهم - كبشر - مأمورون باتباع الأنبياء، فكيف تتساوى أعمالهم مع معجزات الأنبياء؟. وليس ذلك إلا لأن هذه المعجزات هي من صنع الله سبحانه وحده<sup>٦</sup>، **«وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةً إِلَّا يَأْذُنُ اللَّهُ»**<sup>٧</sup>.

ويستدل لذلك أيضاً القاضي أبو بكر الباقلاني، والقاضي عبد الجبار المعتزلي بمعجزات موسى وعيسي عليهما السلام، وأن موقف السحرة من قلب العصا حية، لهو أكبر شاهد على ذلك، فلقد اتفق على انتهاء علم السحر والتارنجات والتمويمات إليهم، ومع ذلك لم يستطيعوا أن يفعلوا مثل هذه المعجزة، وبيان لهم الفرق بين فعل العباد، وبين فعل المؤيد من الله. وكذلك لو كان إبراء الأكمة والأبرص، وإحياء الميت يتم بفعل من أفعال العباد لكان بقراط، ومن انتهاء إليه علم الطب ومعرفة العقاقير والأدوية التي يبرأ بها الزمن والأكمة - وهم وتلامذتهم أعرف الناس بوجه الحيلة - أسرع الناس إلى ذلك، ولما أعرضوا مع طول التحدي لهم من موسى وعيسي عليهما السلام<sup>٨</sup>.

(١) سورة سباء، آية: (١٢).

(٢) سورة سباء، آية: (١٣).

(٣) سورة النمل، آية: (١٦).

(٤) سورة (ص)، آية: (٣٦).

(٥) النبوات لابن تيمية، ص ٧-١٩٨-٢٦٢-٢٦٣.

(٦) انظر: سورة طه، آية: (٤٢-٢١).

(٧) سورة غافر، آية: (٧٨).

(٨) البيان: الباقلاني، ص ٨-٤٥-٤٦-٥٩-٦٠-٩١، المقني عبد الجبار، ص ٢٥٦-٢٦٣، ج ٥.

ويضي القاضي عبد الجبار في بيان أن ما يقع على يد غير الأنبياء، إنما هو نوع من الحيل، وذلك نحو القتل، والإماتة، لأن ذلك يجري مجرى المدور، ثم إن هناك بعض الحيل في إحياء الميت، وذلك نحو استعمال التخدير ببعض الأدوية، ثم إزالة ذلك فيعود إلى ما كان عليه الخ، فكل ذلك من مقدور البشر، وهي حيل وتلبيسات. وقد حذقها الحلاج وغيره، وكثيراً ما عورضوا، وظهر كذبهم، وتبيّنت حيلتهم<sup>١</sup>.

أما فلق البحر، وإخراج ناقة من صخرة، وإبراء الأكمة والأبرص، وإحياء ميت قد بلي ورمت عظامه إلى آخر ما هناك من معجزات الأنبياء فقد أجمع الناس على أنه لا يكون عند سحر ساحر، ولا حيلة كاهن وأن السحر والكهانة من معناد الناس، ومن تمرن مثل هؤلاء وتعاطي أسبابهم، فعل مثل أفعالهم<sup>٢</sup>.

ويقول القاضي الباقياني: إن هؤلاء المدعين مثل هذه الحيل، إذا أراد الإنسان أن يعرف حقيقة تمويههم، فليس عليه إلا أن يدفع لهم عظاماً نخرة، أو رمة بالية، ويطلب منهم أن يحيوها كما فعل الأنبياء الذين تحداهم بهم. فإنه لا بد وأن يظهر عجزهم<sup>٣</sup>.

ويعرض علينا القاضي عبد الجبار في كتابه المغني حيلاً للحلاج وغيره ظاهرها مما يروج على الناس، ويظنه خوارق إلهية، ولكن واقعها تلبيس وتمويه، ثم يشير إلى سبب فتنة الناس بها بأن في الطياع استعظام مثل هذه الأمور، وفي العادة يصاحبها كثير من المبالغات التي تظهرها بغير مظهرها الحقيقي<sup>٤</sup>.

هذا من جهة خوارق الدجالين والمحتالين، وأما كرامات الأولياء فمع اعتراف الأشاعرة وابن تيمية بأنها معجزات للأنبياء أيضاً - إلا أنهم يرون أنها دون المعجزات بكثير، وهي لا تقع على يد الولي أو بسببه إلا من باب دلالتها على صحة الدين الذي جاء به النبي يتبعه ذلك الولي، ولكنها لا تدل بعد ذلك على أن الولي معصوم أو أنه يجب طاعته في كل ما يقوله<sup>٥</sup>.

(١) المغني، ج ١٥، ص ٢٦٣-٢٦٩-٢٧٥، قارن: البيان للباقياني، ص ٧٤-٧٥، الوجي الحمدي لرشيد رضا، ص ١٦٦-١٦٧.

(٢) المغني، ج ١٥، ص ٢٦٢-٢٦٣، قارن: البيان للباقياني، ص ٩١، البوّات لابن تيمية، ص ١٩٨-١٩٩.

(٣) البيان، ص ٧٤-٧٥.

(٤) المغني، ج ١٥، ص ٢٥٩-٢٧٥.

(٥) البوّات لابن تيمية، ص ٤-٥-١٩٨-١٩٩-٢٠٤، قارن: المغني، ج ١٥، ص ٢٤٨-٢٥٦.

وهنا يعرض القاضي عبد الجبار، إلى ما تدعى الشيعة الإمامية من وجوب وقوع المعجزات على يد الأئمة، فيبين أنها ليست بمعجزات ولا يمكن أن يظهر على أيديهم مثل هذه المعجزات، ويقول: ولهذا ألزمهم شيوخنا بكون الأئمة أنبياء، ويتجوهون بعثة بعد نبينا صلى الله عليه وسلم<sup>١</sup>، وهذا هو ما قالوا به حين رفعوا درجة الإمام إلى درجة النبي.

فالجمهور إذن على أن المعجزة فوق مقدور البشر، وأن كرامات الأولياء وأعمال السحرة والكهان، لها اعتبار آخر، وليس تدنوا من المعجزة فضلاً عن أن تسمو إليها. ثم هذه الأحوال في نفسها، لا تصل إلى أن تكون خارقة للعادة<sup>٢</sup>، إذا استثنينا كرامات الأولياء وليس الأمر إذن كما يقول فلاسفة الأفلاطونية المحدثة: «فالذي يقع له هذا (يعنون الخارق) ثم يكون مركباً لنفسه خيراً، فهو ذو معجزة من الأنبياء، أو كرامة من الأولياء، والذي يقع له هذا، ثم يكون شريراً ويستعمله في الشر، فهو الساحر الخبيث»<sup>٣</sup>.

وهذا الفصل الواضح بين المعجزات، وبين غيرها من الخوارق والذي غاب عن أتباع الأفلاطونية المحدثة من المسلمين، قد عرفه مكذبو الرسل قديماً ومن يزاولون السحر والكهانة، فعرفوا أن أعمالهم ليست خارقة، وأنها تناول بالتعلم، وأن أعمال الرسل هي الخارقة، وفوق المعتاد من الناس ولذلك كانوا يكذبون الرسل في بادئ الأمر، ويرموهم بالسحر أو الكهانة أو الجنون، إلى أن تبين لهم صدقهم، ويفطرون إلى ما تحتويه أعمالهم من تفوق يخرجها عن الطور المعتاد، فينقلبون إلى مصدقين ومؤيدين في كثير من الأحوال<sup>٤</sup>.

وقد قال ابن تيمية: إن ذلك الذي لم تفطن إليه الفلسفه، هو الذي أدى بهم إلى الخلط والخطأ: «ومن هنا دخل الخلط على كثير من الناس فإنهم لما رأوا الآيات للأنبياء خارقة للعادة، أخذوا مسمى خرق العادة، ولم يميزوا بين ما يختص به الأنبياء، ومن أخبر بنبوتهم، وبين ما يوجد معتاداً لغيرهم»<sup>٥</sup>.

(١) المتفى، ج١٥، ٢١٨-٢١٩، فارن: الشيخ محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية، ج١، ص٦٠.

(٢) النبوات لابن تيمية، ص٦-٢٠٧-٢٥٩-٢٦٠.

(٣) الإشارات لابن سينا، ص٨٩٩-٨٩٩، انظر: دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص٤٢٠-٤٢٠.

(٤) النبوات لابن تيمية، ص٦٢٠-٢٠٧.

(٥) نفس المصدر، ص٢٦٢-٢٦٣، فارن أيضاً: ص٢١١-٢٦٧-٢٧٠-٢٧٣، من التبؤ بالغيب عند مفكري الإسلام، ص٩٦، الفرقان لابن تيمية، ص٩٩-١٣٨-١٠٠.

(ب) <sup>١٠</sup> وأما بخصوص الوجه الآخر<sup>١</sup>: وهو عدم وجود من ليس له قوة للتصرف في الكون من المخلوقات حتى ولو كانوا أنبياء: فإنه يتبيّن من حال الأنبياء أنفسهم مع ما مرّ بهم من معجزات أو من مواقف مع أقوامهم.

فالطوفان الذي كان معجزة نوح عليه السلام، لم يكن بأمره وإنما بأمر الله وفعله، فهو استجابة من الله سبحانه لدعاء نوح على قومه<sup>٢</sup>. وكان نوح نفسه محل تصرف الله سبحانه، كأي تصرف من تصرف هذا الطوفان كما قال تعالى: **«وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ الْوَاحِدِ وَدُسْرِ تَجْرِي بِأَعْيُنَنَا»**<sup>٣</sup>. كذلك لم يستطع نوح أن ينقذ ابنه من هذا الطوفان **«وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغَرَّقِينَ»**<sup>٤</sup>.

وابراهيم عليه السلام، لم يمنع نفسه من الإلقاء به في النار ولم يكن هو الذي أطfaها أو منع شرها عنه، وإنما الله سبحانه، هو الذي قال لها: **«يَا نَارُ كُوْنِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ»**<sup>٥</sup>.

وهكذا بقية الأنبياء والمرسلين، لم يستطعوا أن يدفعوا عن أنفسهم أعداءهم، أو ينزلوا بهم من زلزال وخشف وريح مدمرة الخ. وإنما كان ذلك بأمر الله وبإذنه، انتقاماً لهم من كذبواهم أو آذوهם.

والقرآن الكريم يحيي ذلك فيقول: **«فَكُلُّا أَخْدَنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْذَنَهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَقَنَا بِهِ الْأَرْضُ»** ... الآية<sup>٦</sup>.

فأين ما يدعوه الفلاسفة من أن هذه الآيات ومثلها هي من قوة النفس عند الأنبياء والأولياء، وعنها تصرفوا هذه التصرفات<sup>٧</sup>.

(١) انظر، ص ٢٦٤.

(٢) انظر، ص ٢٦٤.

(٣) انظر: سورة نوح، آية: (٢٦)، والسورة فيها القصة بأكملها.

(٤) سورة القمر، انظر الآيات: من (١٠-١٣).

(٥) تنظر سورة هود، آية: (٤٠-٤٨).

(٦) سورة الأنبياء، آية: (٦٩).

(٧) سورة العنكبوت، آية: (٤٠-٣٦)، انظر الفتوحات لابن عربi، حيث يقرر أن هذه المعجزات هي (بِحَلِّ اللهِ)،

ص ٤٩١، ج ٢.

إن هذا من اختصاص الرسالة التي جاءوا بها، فالرسالة جاءت تدعو الناس إلى الإيمان، وفيها ومع صاحبها ذلك النور الإيماني الذي تخلط بشاشته القلوب الحية فتؤمن، فذلك النور في الواقع، هو الذي يهدي صاحبه إلى الإيمان، لا المعجزة لذاتها، فقوه التصرف هذه ليست للأنبياء، ولا يقولون بها، ولذلك لم يستطع الرسول صلى الله عليه وسلم أن يؤثر في عمه أبي طالب وبهديه إلى الإيمان<sup>١</sup>. وقد أوحى الله سبحانه للرسول صلى الله عليه وسلم، أن يقول لقومه حين استعجلوه العذاب: «فُلْ لَوْ أَنَّ عِنْدِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ لَقُضِيَ الْأَمْرُ بِنِي وَبِنِّكُمْ»<sup>٢</sup>.

وحياة الرسول صلى الله عليه وسلم وسيرته تبرهنان على أن معجزاته لم تكن هي التي دفعت عنه شر أعدائه، فكان في غزواته، لا يترك الأسباب المادية اتكالاً على معجزة ثبتت دون أن يتخذ الأسباب<sup>٣</sup>، لتلك الغزوات فما أيد الله به من العجزات، لم يكن بكسبهم ولا بقوة تأثيرهم<sup>٤</sup>.

وإذا تبعنا آيات القرآن الكريم التي جاءت في هذا الشأن، لا نجد فيها إسناد المعجزة للنبي، ولا ما يشير إلى ذلك، بل هم عليهم السلام قد تبرأوا من مبادرتها أو الإعداد لها حين طلب أقوامهم منهم ذلك: «فَأَتَوْنَا بِسُلْطَانٍ مُّبِينٍ» فكان رد الرسول عليهم السلام: «وَمَا كَانَ لَنَا أَنْ نَأْتِكُمْ بِسُلْطَانٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ»<sup>٥</sup>. وبالتالي فلم تكن تلك العجزات التي وقعت، تحقيقاً لرغبة المكابرین من الجاحدين للرسالة، لكنها كانت تأييداً من الله لرسله وبإذنه. فانتفي فيها أي شبهة لقوة التأثير من جانب النبي<sup>٦</sup>، كما أن الصالحين حقاً من أتباع هؤلاء الأنبياء، لا يخلقون كراماتهم بل ربما كانوا كارهين لها وقت ظهورها، إذ كانوا يرون أنها ابتلاء من الله لهم، فليس

(١) انظر: الإشارات، ص ٨٩٢-٨٩٩.

(٢) نصوص الحكم لابن عربي، ص ١٣٠، دراسات في الفلسفة، ص ٣٠٦، قارن: ابن رشد في مناهج الأدلة، الفصل الخامس، المسألة الثانية، (في بعث الرسل).

(٣) سورة الأنعام، آية: (٥٧-٥٨)، وما بعدهما.

(٤) انظر: سورة التوبة، آية: (٢٥-٢٦)، قارن: القاضي عبد الجبار، المفتني، ج ١، ص ٢٧٨-٢٧٩.

(٥) انظر: الفتوحات المكية، ج ٢، ص ٤٩١.

(٦) سورة إبراهيم، آية: (١٠-١٤).

(٧) قارن: البواث لابن تيمية، ص ١٢١، الوحي المحمدي، ص ١٦٧-١٦٨-١٧٢.

يدور في خاطرهم ما يسنه لهم أتباع الأفلاطونية المحدثة من القدرة على التأثير في الكون ولا هم يدعونه<sup>١</sup>.

فيعى عليه السلام يسند ما تم على يديه إلى الله سبحانه فيقول: **«أَنِّي أَخْلَقُ لَكُمْ مِنَ الطَّيْرِ كَهْيَةً طَيْرًا فَأَنْفَخْ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا يَأْذِنُ اللَّهُ ... وَأَحْيِي الْمَوْتَى يَأْذِنُ اللَّهُ»**<sup>٢</sup>. وقد نفى الله سبحانه وتعالى هذا الإدعاء في قوله: **«مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا يَأْذِنُهُ»**<sup>٣</sup>? كما جعل مدعى ذلك كافراً غير مؤمن<sup>٤</sup>.

ويشير (السيد رشيد رضا)، إلى أن هذا المبدأ كان له أثره في الاتجاه إلى قبور الموتى والصالحين، وطلب قضاء الحاجة إليهم إلى آخر ما نشاهده الآن من مظاهر الشرك الخفي<sup>٥</sup>. ولكن قد وقع (السيد المذكور) اشتباه في هذا الصدد مؤداه، أن معجزات السيد المسيح (عيسى) عليه السلام، كانت لقوة كابتة فيه اكتسبها من طبيعة خلقته، وهي النفح بالروح الإلهي على ما أشار إلى ذلك القرآن الكريم<sup>٦</sup>، فصار النفح الذي كان أصلاً في خلقه هو القوة التي تظهر آثارها دائمًا ياذن الله متى شاء عيسى استخدامها، فكان إحياءه للطير بسبب نفحه، تلك المخصصة التي اكتسبها من أصل خلقه، وكذلك إحياء الميت الخ. . ويجعل معجزاته أعظم من معجزات بقية الأنبياء لذلك السنن الروحاني المطرد الذي تميز به على بقية الأنبياء، والذي منحه الله إياه الآية، وأن هذا هو وجه الآية في عيسى عليه السلام التي يشير إليها القرآن الكريم في قوله تعالى: **«وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرِيمَ وَأَمَّةً آيَةً»**<sup>٧</sup>.

ولكتني أرى أن (الآية) التي يقصدها القرآن الكريم في مريم وعيسى عليهما السلام، إنما هي الطريقة التي خلق بها، كما قال تعالى: **«إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ**

(١) الفرقان لابن تيمية، ص ١٥٤-١٥١، قطر الولي للشوکانی، ص ٤٢٣-٤٢٨-٤٦٨، الفتوحات المكية، ج ٢، ص ٤٨٨-٤٨٩.

وأبزر غموض لهذا ابن عطاء الله الإسكندرى، انظر: ابن عطاء الله وتصوفه، ص ٦٩-٧٦.

(٢) سورة آل عمران، آية: (٤٩)، انظر: رأي ابن عربى في المعجزات فيما نعلم، الفتوحات، ج ٢، ص ٤٩١-٤٩٠.

(٣) سورة البقرة، آية: (٢٥٥).

(٤) انظر: سورة مريم، آية: (٧٧-٧٨)، سورة الفصص، آية: (٧٦-٨٣)، قارن: الوجى الحمدى، ص ١٧١.

(٥) الوجى الحمدى، ص ١٨٢، قارن: البوابات لابن تيمية، ص ٢٦٧.

(٦) انظر: سورة التحريم، آية: (١٢).

(٧) سورة المؤمنون، آية: (٥٠)، انظر الوجى الحمدى، ص ١٧٧-١٧٨.

قالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ<sup>(١)</sup>، كما جاء في التفاسير<sup>(٢)</sup>، ويقول الإمام الشوكاني في ذلك: "الآية فيها واحدة، لأنها ولدته من غير فعل"<sup>(٣)</sup>، وفي موضع آخر يقول: "تشبيه عيسى بآدم في كونه مخلوقاً من غير أب كآدم"<sup>(٤)</sup>.

فهو دلالة واضحة على قدرة الله سبحانه حيث خلقه من غير أب، كما جاء آدم من قبل دون أب ولا أم، وهذا وجه (الآية) فيه، كما أن وجه الآية في أمها أنها ولدته "ون زوج"<sup>(٥)</sup>. فقد اشتركت معه في كونها آية. فليست الآية فيه "التأثير في المادة" فيشفي المرضى، أو يوجه سيال روحه القوي إلى جثة الموت... كما يقول السيد رشيد رضا<sup>(٦)</sup>. وإنما كان القرآن يجعل الآية في أمها أيضاً إحياء الموتى، وإبراء الأكمة، كما جعلها بالنسبة له عليه السلام.

وليس إحياء الميت خاصاً بعيسى عليه السلام، فقد وجد معجزة أو آية للأنبياء من قبله أيضاً، فقد وجدنا الإحياء عند موسى عليه السلام كما جاء في قوله تعالى في قصة البقرة والقتيل «فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بَعْضَهَا كَذَلِكَ يُحْيِي اللَّهُ الْمَوْتَىٰ وَرِبِّكُمْ آيَاتٍ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ»<sup>(٧)</sup>، كذلك حصل مثل هذا للعزيز نبي الله<sup>(٨)</sup>، وكذلك لإبراهيم الخليل حيث قال: «رَبِّ أَرْنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَىٰ»، قال: «قَالَ فَخَذْ أُرْبِعَةَ مِنَ الطَّيْرِ فَصَرُّهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلَّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيَاً وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ»<sup>(٩)</sup>. فليست الآية في عيسى عليه السلام، هي ما جرى على يديه من إحياء الموتى أو خلق الطير بإذن الله، وإنما الآية فيه كما تقدم أنه خلق من غير أب فهو في نفسه معجزة من معجزات الله سبحانه، وشيء خارق للعادة لم يولد من أب كبقية الخلق.

(١) سورة آل عمران، آية: (٥٩).

(٢) أوضح التفاسير لابن الخطيب، ص ٤٩٨-٤١٦.

(٣) فتح القدير، ج ٣، ص ٤١١.

(٤) نفس المصدر، ج ٤، ص ٣١٥.

(٥) أوضح التفاسير لابن الخطيب، ص ٣٦٨.

(٦) الوحي الحمدلي، ص ١٧٧-١٧٨.

(٧) انظر: سورة البقرة، آية: (٧٣)، وما قبلها.

(٨) نفس السورة، آية: (٢٥٩)، انظر: أوضح التفاسير، فتح القدير، تفسير القرآن العظيم، في هذه الآية والتي قبلها.

(٩) سورة البقرة، آية: (٢٦٠).

وليس النفح في مريم خاصاً بخلق عيسى عليه السلام، ولكنه في الواقع هبة الحياة والوجود والخلق مع الله للناس أجمعين، وهو المراد بقوله تعالى "كن" في قوله: **«إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ تَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ»**<sup>(١)</sup>.

فإذا كان الله تعالى قد قال فيما يخص خلق عيسى وولادته من غير أب: **«وَمَرِيمَ ابْنَتَ عُمَرَانَ الَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِنْ رُوحِنَا»**<sup>(٢)</sup>، **«وَالَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِنْ رُوحِنَا وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا آيَةً لِلْعَالَمِينَ»**<sup>(٣)</sup>، فقد قال في آية أخرى: **«إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِنْدَ اللَّهِ كَمَثْلِ آدَمَ خَلْقُهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ»**<sup>(٤)</sup>، وكلمة (كن) هذه هي المرادة بالكلمة في قوله تعالى: **«إِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ يَا مَرِيمُ إِنَّ اللَّهَ يُسَرِّكُ بِكَلْمَةٍ مِّنْهُ اسْمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرِيمٍ»**<sup>(٥)</sup>، وفي قوله: **«إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرِيمٍ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَفْقَاهَا إِلَيْ مَرِيمَ وَرُوحُ مِنْهُ»**<sup>(٦)</sup>، أي كبقة الأرواح البشرية الأخرى التي هي من أمر الله، ومن الله، وهي أيضاً كلمات الله<sup>(٧)</sup>.

وما جاء من قول جبريل لمريم: **«إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكَ لَأَهَبَ لَكَ غُلَامًا زَكِيًّا»**<sup>(٨)</sup> فالهبة هنا ليست من قبله إلا لكونه سبباً فيها، ومبيناً لها. وقد قرأ أبو عمرو، ويعقوب، وورش عن نافع: "ليهب" على معنى أرسلني الله ليهب لك الخ<sup>(٩)</sup>.. فروحه عليه السلام ليست إلا كبقة

(١) سورة النحل، آية: (٤٠)، انظر أيضاً: سورة آل عمران، آية: (٤٧)، سورة يس، آية: (٨٢).

(٢) سورة التحريم، آية: (١٢).

(٣) سورة الأنبياء، آية: (٩١).

(٤) سورة آل عمران، آية: (٥٩).

(٥) نفس السورة، آية: (٤٥).

(٦) سورة النساء، آية: (١٧١)، انظر: أيضاً تفسير الشوكاني، جا، ص ١٠٥.

(٧) نفس المصدر والصفحة، أوضح التفاسير، تفسير القرآن العظيم لابن كثير في هذه الآية والتي قبلها، محى الدين بن عربي، ص ١٨٣-١٨٤-١٨٦-٢٠٨-٢٩٩.

(٨) سورة مريم، آية: (١٩).

(٩) تفسير الشوكاني، ج ٣، ص ٣١٦-٣١٧.

الأرواح البشرية الأخرى<sup>(١)</sup>، وليس إلا رسولاً كبقية الرسل «مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَّتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ»<sup>(٢)</sup>، ومعجزاته كمعجزاتهم لم تجر على يده، إلا بإذن الله كما قال: «فَانْفَخْ فِيهِ فَيَكُونُ طِيرًا يَأْذِنُ اللَّهُ... وَأَحْيِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ»<sup>(٣)</sup>، «وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهْيَةً الطَّيْرِ يَأْذِنِي فَتَفْخَّضُ فِيهَا فَتَكُونُ طِيرًا يَأْذِنِي»<sup>(٤)</sup>.

فدعوى تصرف الأنبياء أو الصالحين في الكون، وفي الأشخاص قول عالم الله بغير علم، وكما يقول السيد رشيد رضا نفسه: «ضرر هذا القول متعد بما فيه من إضلال الناس باعتقاد باطل يتبعه عبادة باطلة»<sup>(٥)</sup>.

وإذا ثبت هذا، وثبت إلى جانبه أن معجزات الأنبياء، وكرامات<sup>(٦)</sup> الأولياء هي من فعل الله الخالص، والذي لا يدري منه فعل مخلوق من الجن أو الإنس أو الملائكة، وإذا ثبت أن أعمال السحرة والكهان قد سقطت من كل وجه عن أن تدنو من مرتبة المعجزات وأنها ليست في مستوى خرق العادة، فقد بطل الاستدلال بها على معجزات الأنبياء، وبطل اتخاذها تفسيراً لتلك المعجزات أو تقريباً لفكرتها.

ويبقى بعد ذلك أن قائل هذا لا يريد بذلك القول إلا إخضاع الدين للفلسفة، لا التوفيق بينهما كما ادعى ذلك الفلاسفة المسلمين ومتفلسفو الصوفية، كما وضح لنا أن الدين الإسلامي في غنى عن كهانات الفلسفة وأنه في صميمه وفي ذاته واضح كل الوضوح ومقنع كل الإقناع لمن بحث فأراه هداية في صدق وفي إخلاص.

والله الموفق. والحمد لله أولاً وأخراً.

(١) والتي نفخت فيها وهي في باطن أمهاهاتها كما قال تعالى: «الذِّي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ وَبِدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانَ مِنْ طِينٍ، ثُمَّ جَعَلَ نَسَلَهُ مِنْ سَلَلَةِ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ، ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ» سورة السجدة، آية: (٩-٧).

(٢) سورة المائدة، آية: (٧٥).

(٣) سورة آل عمران، آية: (٤٩).

(٤) وتحملة الآية: «وَتَبَرَّى الْأَكْمَةُ وَالْأَبْرُصُ يَأْذِنِي، وَإِذْ تَخْرُجُ الْمَوْتَى يَأْذِنِي» سورة المائدة، آية: (١١٠).

(٥) الوحي الحمدي، ص(١٧١).

(٦) قد أشرت بالتفصيل إلى حقيقة كرامات الأولياء في رسالة الماجستير في مقدمة الكتاب الذي حققته (قطر الولي على حديث الولي)، للإمام الشوكاني، ص(١٨١-١٨٦).

# المراجع

(أ) في اللغة العربية:

- ١- القرآن الكريم.
- ٢- صحيح البخاري، طبعة الشعب، القاهرة، سنة ١٣٧٨ هـ.
- ٣- الجامع الصحيح، للإمام مسلم، طبعة الشعب، القاهرة، سنة ١٣٧٤ هـ.
- ٤- ابن سبعين وفلسفته الصوفية، للدكتور: أبو الوفا الغنيمي التفتازاني، دار الكتاب اللبناني، بيروت، سنة ١٩٧٢ م.
- ٥- ابن عربي: (حياته ومذهبه)، أسين بلايثوث، ترجمة: د. عبد الرحمن بدوي، القاهرة، سنة ١٩٦٥ م.
- ٦- ابن عطاء الله الاسكتندي وتصرفة، للدكتور: أبو الوفا الغنيمي التفتازاني، طبعة سنة ١٩٥٨ م، سنة ١٩٧٩ م القاهرة.
- ٧- آراء أهل المدينة الفاضلة، للقارابي، طبع محمد علي صبيح.
- ٨- الآراء الدينية والفلسفية، لفيليون الاسكتندي، طبع دار المعارف، سنة ١٩٥٤ م، تأليف: إميل بريبيه، ترجمة: د. محمد يوسف موسى، د. عبد الحليم النجار.
- ٩- الأحلام، للدكتور: توفيق الطويل، الطبعة الأولى، سنة ١٩٤٥ م.
- ١٠- أحول النفس ووسائل أخرى، لابن سينا، تحقيق وتقديم: د. أحمد فؤاد الأهوانى، الطبعة الأولى، القاهرة.
- ١١- إحياء علوم الدين، للإمام الغزالى، طبعة الشعب.
- ١٢- أخبار الحلاج، تحقيق الأستاذ: عبد الحفيظ بن محمد مدني الهاشمي، طبع مكتبة الجندي، القاهرة.
- ١٣- إخبار العلماء بأخبار الحكماء، للقططي، طبعة القاهرة، سنة ١٣٢٦ هـ.
- ١٤- إخوان الصفا، للدكتور: جبور عبد النور، طبع دار المعارف، الطبعة الأولى.
- ١٥- الإدراك الحسي عند ابن سينا، للدكتور: عثمان نجاتي، طبع دار المعارف، الطبعة الأولى.
- ١٦- إرشاد الثقافات إلى اتفاق الشرائع على التوحيد والمعاد والنبوات، للشوکانی، تحقيق الدكتور: إبراهيم هلال، الطبعة الأولى، دار النهضة العربية، القاهرة، سنة ١٩٧٥ م.
- ١٧- إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، للإمام الشوکانی، المطبعة المنيرية، سنة ١٢٤٧ هـ.
- ١٨- أساس البلاغة، للزمخشري، طبعة الشعب، القاهرة.

١٩- أساس التأويل، للقاضي النعماني، تحقيق: عارف تامر، طبع بيروت، الطبعة الأولى.

٢٠- أسرار القرآن (تفسير)، للسيد: محمد ماضي أبو العزائم، طبعة أولى، القاهرة، مطبعة محمد خلف، دون تاريخ.

٢١- الإشارات والتنبيهات، لابن سينا، تحقيق الدكتور: سليمان دنيا، الطبعة الأولى، دار المعارف، القاهرة.

٢٢- أصول الفلسفة الإشراقية عند شهاب الدين السهروردي، للدكتور: محمد أبو ريان، طبعة أولى، الأجلو المصرية.

٢٣- الاعتصام، للإمام إبراهيم موسى الشاطبي، طبعة المنار، سنة ١٣٣٢ هـ.

٢٤- إلحاد العوام عن علم الكلام، للإمام الغزالى، طبعة الجندي، (ضمن مجموعة القصور العوالى).

٢٥- الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل، لعبد الكريم الجيلاني، طبع محمد علي صبيح، سنة ١٣٨٣ هـ.

٢٦- الإنسان والكون في الإسلام، للدكتور: أبو الوفا الفتازانى، القاهرة، سنة ١٩٧٥ م.

٢٧- أوضح التفاسير، لابن الخطيب، الطبعة السادسة، القاهرة.

٢٨- بغية المرتاد في المورد على المتفاسفة والقramطة والباطنية، مجموعة فتاوى ابن تيمية، سنة ١٣٢٩ هـ.

٢٩- بهجة الفوس وتحليلها بما لها أو عليها، لابن أبي حمزة الأندلسى، الطبعة الأولى، القاهرة.

٣٠- البيان عن الفرق بين العجزات والكرامات والخيل والكهانة والسحر والتارنجات، نشر الأب وتشرد يوسف مكارثي اليسوعي، المكتبة الشرقية، بيروت، سنة ١٩٥٨ م.

٣١- تاريخ الفكر الأندلسى، أخنث جنثالث بالثىا، ترجمة الدكتور: حسين مؤنث، طبع القاهرة، سنة ١٩٥٥ م.

٣٢- تاريخ الفلسفة الإسلامية، هنرى كوريانى، ترجمة: نصیر مروة وحسن قبیسى، بيروت، سنة ١٩٦٦ م.

٣٣- تاريخ الفلسفة في الإسلام، ج. دي بور، ترجمة الدكتور: محمد عبد الهادى أبو ريدة، طبع لجنة التأليف، سنة ١٩٦٧ م.

٣٤- تاريخ الفلسفة اليونانية، يوسف كرم، طبع لجنة التأليف، القاهرة، الطبعة الخامسة، لسنة ١٩٧٩ م.

٣٥- تاريخ المذاهب الإسلامية، الشيخ محمد أبو زهرة، الطبعة الأولى، القاهرة، دار الفكر العربي.

٣٦- تأویل الدعائم، للقاضي النعمان بن محمد، تحقيق: محمد حسن الأعظمي، طبع دار المعرف، الطبعة الأولى.

٣٧- ثبیت دلائل النبوة، للقاضي عبد الجبار الهمذاني، تحقيق الدكتور: عبد الكريم عثمان، طبع بيروت، الطبعة الأولى.

٣٨- التحف في مذاهب السلف، للإمام الشوكاني، طبعة المنار الأولى.

٣٩- التحفة العرقية في الأعمال القلبية، طبع إدارة الطباعة المنيرية، الطبعة الأولى، والمطبعة السلفية.

٤٠- تحقيق ما للهند من مقوله مقبولة في العقل أو مرذولة، للبيروني، طبعة ليدن، سنة ١٨٨٧ م.

٤١- التساعية الرابعة لأفلوطين، ترجمة الدكتور: فؤاد زكريا، طبع الهيئة المصرية للنشر، سنة ١٩٧٠ م.

٤٢- تسع رسائل لابن سينا في الحكمة والطبيعتين، طبعة أولى، سنة ١٣٢٦ هـ، القاهرة.

٤٣- التصوف الثورة الروحية في الإسلام، الدكتور: أبو العلا عفيفي، الطبعة الأولى، القاهرة.

٤٤- التصوف طريقاً وتجربة، للدكتور: محمد كمال جعفر، الطبعة الأولى، سنة ١٩٧٠.

٤٥- التصوف في الإسلام، منابعه وأطواره، محمد الصادق عرجون، طبعة سنة ١٩٦٤ م.

٤٦- التعرف لمذهب أهل التصوف، للكلابازى، الطبعة الأولى، سنة ١٩٦٩ م.

٤٧- تفسير الأحلام، لفرويد، ترجمة الدكتور: مصطفى صفوان، الطبعة الأولى.

٤٨- تفسير (أبو السعود)، طبعة المطبعة المصرية الأولى، سنة ١٩٢٨ م.

٤٩- تفسير جزء عم، للشيخ محمد عبده، طبعة الشعب.

٥٠- تفسير الفخر الرازي (مفاتيح الغيب)، الطبعة الأولى، عبد الرحمن محمد، وطبع الكاغذخانة، سنة ١٢٨٩ هـ.

٥١- تفسير القرآن العظيم، للحافظ ابن كثير، طبعة الشعب الأولى.

٥٢- تفسير المعوذتين، ضمن الجزء الثاني من مجموعة الرسائل الكبرى، لابن تيمية، الطبعة الأولى، سنة ١٣٢٣ هـ.

٥٣- التفكير فريضة إسلامية، عباس محمود العقاد، القاهرة، الطبعة الثانية.

٥٤- تلبيس إبليس، لابن الجوزي، إدارة الطباعة المنيرية، الطبعة الأولى.

٥٥- تلخيص رسالة الحاس والمحسوس، لابن رشد، ضمن مجموعة (في النفس لأرسسطو)، نشر الدكتور: عبد الرحمن بدوي، طبع النهضة المصرية، سنة ١٩٥٤ م.

٥٦- تلخيص ما بعد الطبيعة لأرسطو، تلخيص ابن رشد الطبعة الأولى، القاهرة.

٥٧- تهديد لتاريخ مدرسة الإسكندرية، للدكتور: نجيب بلدي، طبع دار المعارف، بمصر، سنة ١٩٦٢ م.

٥٨- النبو بالغيب عند مفكري الإسلام، للدكتور: توفيق الطويل، طبعة سنة ١٩٤٥ م.

٥٩- تزية الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنية الموضعية، لأبي الحسن علي بن محمد بن عراق الكتاني، تحقيق: الشيخ عبد الوهاب عبد اللطيف، الطبعة الأولى.

٦٠- جامع بيان العلم وفضله، لابن عبد البر، إدارة الطباعة المنيرية، سنة ١٣٤٦ هـ.

٦١- جامع الرسائل، لابن تيمية، تحقيق: د. محمد رشاد سالم، الطبعة الأولى، القاهرة.

٦٢- جمال الدين الأفغاني، للدكتور: محمود قاسم، طبع الأنجلو المصرية، الطبعة الأولى.

٦٣- جمهورية أفلاطون، ترجمة: حنا خازن، القلم، بيروت، سنة ١٩٦٩ م.

٦٤- جمهورية أفلاطون، ترجمة: السيدة نطلة الحكيم، طبعة وزارة التربية والتعليم الأولى، القاهرة.

٦٥- حكمة الإشراق، للسهروردي، نشر: هنري كوربان، طبع إيران، سنة ١٩٥٢ م.

٦٦- الحكيم الترمذى ونظرته في الولاية، للدكتور: عبد الفتاح بركة، مجمع البحوث الإسلامية، الطبعة الأولى.

٦٧- حلية الأولياء، لأبي نعيم الأصفهانى، طبعة الخانجى، سنة ١٩٥٣ م.

٦٨- حي بن يقطان، لابن سينا، والسهروردي، وابن طفيل، تحقيق: الدكتور أحمد أمين، طبع دار المعارف، الطبعة الأولى.

٦٩- ختم الأولياء، محمد بن علي الترمذى، تحقيق: الدكتور عثمان يحيى، المكتبة الكاثوليكية، بيروت، الطبعة الأولى.

٧٠- الحياة الروحية في الإسلام، للدكتور: محمد مصطفى حلمي، طبعة سنة ١٩٤٥ م.

٧١- الخبال في مذهب محي الدين بن عربي، للدكتور: محمود قاسم، طبعة معهد البحوث والدراسات العربية التابع لجامعة الدول العربية، سنة ١٩٦٩ م.

٧٢- دائرة المعارف الإسلامية (الترجمة العربية)، إعداد: إبراهيم زكي خورشيد، الدكتور عبد الحميد يونس.

٧٣- دائرة معارف القرن الرابع عشر والعشرين، محمد فريد وجدي.

٧٤- دراسات في الفلسفة الإسلامية، للدكتور: محمود قاسم، طبع دار المعارف، سنة ١٩٧٣ م.

٧٥- دستور السالكين طريق رب العالمين، للسيد محمد ماضي أبو العزائم، طبع القاهرة، سنة ١٣٩٣ هـ.

٧٦- دعائم الإسلام، للقاضي النعمان بن محمد، الطبعة الأولى، دار المعارف، القاهرة، سنة ١٣٨٣ هـ.

٧٧- دلائل النبوة، للبيهقي، تحقيق: السيد أحمد صقر، طبع المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، سنة ١٣٨٩ هـ.

٧٨- ديوان ابن الفارض، مطبعة محمود توفيق، القاهرة.

٧٩- رد بعض شبّهات أثارها المستشركون حول القرآن الكريم، للدكتور: أبو الوفا التفتازاني، القاهرة، سنة ١٩٧٣ م.

٨٠- الرد على المنطقيين، لابن تيمية، الطبعة الأولى، الهند.

٨١- رسائل ابن سبعين، تحقيق: الدكتور عبد الرحمن بدوي، طبع الدار المصرية للتأليف والترجمة (سلسة تراثنا)، الطبعة الأولى، سنة ١٩٥٦ م.

٨٢- رسائل إخوان الصفا، تحقيق: الدكتور طه حسين وآخرين، طبع المكتبة التجارية، سنة ١٩٢٨ م.

٨٣- رسالة التوحيد، للإمام محمد عبده، طبعة المنار، سنة ١٢٧٣ هـ.

٨٤- رسالة الصوفية والفقراء، الطبعة الثانية، المنار، سنة ١٣٤٨ هـ.

٨٥- الرسالة القشيرية، طبعة محمد علي صبيح، سنة ١٣٦٧ هـ.

٨٦- الرسالة اللدنية، المسنوبة للإمام الغزالى، ضمن مجموعة القصور العوالى، مكتبة الجندي.

٨٧- الرعاية لحقوق الله، للمحاسبى، تحقيق: الدكتور عبد الحليم محمود، وطه عبد الباقي سرور، الطبعة الأولى، دار الكتب الحديثة، القاهرة.

٨٨- روح المعانى، لعمود شكري الألوسي (تفسير)، إدارة الطباعة المنيرية الأولى.

٨٩- السهروردي، للدكتور: سامي الكيلاني، طبع دار المعارف، مصر، سلسة نوابغ الفكر(١٣).

٩٠- سيرة ابن هشام، طبعة مصطفى الحلبي، سنة ١٣٥٥ هـ.

٩١- شذرات الذهب في أخبار من ذهب، لابن العماد الحنبلي، طبع القاهرة.

٩٢- شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد، طبع دار الفكر، بيروت، الطبعة الثالثة.

٩٣- شرح العقيدة الأصفهانية، ج٥، ضمن مجموعة الفتاوى، لابن تيمية، القاهرة، سنة ١٣٢٩ هـ. ونسخة أخرى طبع دار الكتب الحديثة، سنة ١٣٨٦ هـ.

٩٤- شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليق، لابن قيم الجوزية، طبع مكتبة المعارف، بالطائف.

٩٥- صفة صحيح البخاري، الطبعة الرابعة، سنة ١٩٤٨ م.

٩٦- الصلة بين التصوف والتثنيع، للدكتور: كامل مصطفى الشيبى، طبعة سنة ١٩٦٣ م.

٩٧- الصوفية في الإسلام، للدكتور: نيكولسون، ترجمة: نور الدين شريه، طبعة سنة ١٩٥١ م، القاهرة.

٩٨- طائفة الإسماعيلية، للدكتور: محمد كامل حسين، مكتبة النهضة المصرية، الطبعة الأولى.

٩٩- طبقات الشافعية، للسيكي، الطبعة الأولى، سنة ١٩٦٤ م، الطبعة الثانية، تحقيق: محمود الطناحي وآخر، القاهرة.

١٠٠- طبقات الصوفية، للسلمي، طبعة الشعب.

١٠١- طوالب البغة الحميدة، لعباس محمود العقاد، طبعة دار الهلال، سلسة (كتاب الهلال عدد ٢١٣)، ديسمبر سنة ١٩٦٨ م.

١٠٢- عالم الجن والملائكة، للأستاذ: عبد الرزاق نوبل، طبعة الشعب الأولى.

١٠٣- عنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب، لابن عربي، المطبعة الرحمانية، سنة ١٣٥٢ هـ، وطبعة محمد علي صبيح، سنة ١٢٧٣ هـ.

١٠٤- عوارف المعارف، للشهوردي البغدادي، طبع على هامش الأحياء، للغزالى، طبعة بولاق، سنة ١٢٨٩ هـ.

١٠٥- الفارابي، للأستاذ: سعيد زايد، طبع دار المعارف، سنة ١٩٦٢ م، (سلسلة نوابغ الفكر). (٣١)

١٠٦- الفاطميون في مصر، للدكتور: حسن إبراهيم حسن، طبعة سنة ١٩٣٢ م.

١٠٧- فتح القدير في علم التفسير، للإمام الشوكاني، طبع الحلبي، الطبعة الأولى.

١٠٨- الفتوحات المكية، لابن عربي، طبع بولاق، الطبعة الأولى.

١٠٩- الفرق بين الفرق، للإمام عبد القاهر البغدادي، مطبعة المعارف، سنة ١٩١٠ م.

١١٠- الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، لابن تيمية، طبعة الجندي، القاهرة.

١١١- الفصل بين الملل والنحل، لابن حزم، الطبعة الأولى، القاهرة.

١١٢- فصوص الحكم، لابن عربي، تحقيق: الدكتور أبو العلا عفيفي، الطبعة الأولى، سنة ١٣٦١ هـ، القاهرة.

١١٣- فضائح الباطنية، للإمام الغزالى، تحقيق: الدكتور عبد الرحمن بدوى، طبع الدار القومية للطباعة والنشر، سنة ١٩٦٤ م.

١١٤- الفلسفة الصوفية في الإسلام، للدكتور: عبد القادر محمود، الطبعة الأولى، سنة ١٩٦٧ م.

١١٥- فلسفتا، لحمد باقر الصدر، دار الفكر، بيروت، طبعة سنة ١٩٧٠ م.

١١٦- الفوائد، لابن القيم، تحقيق: الأستاذ زكريا علي يوسف، طبع سنة ١٩٧٣ م.

١١٧ - الفوائد المجموعه في الأحاديث الموضوعة، للشوکاني، طبع أنصار السنة المحمدية، سنة ١٩٦٠ م.

١١٨ - الفهرست، لابن نديم، طبعة مكتبة خياط، بيروت.

١١٩ - في التصوف الإسلامي و تاريخه ( دراسات )، للدكتور: نيكولسون، ترجمة: أبو العلاء عفيفي، طبعة سنة ١٩٥٦ م.

١٢٠ - في الفلسفة الإسلامية (منهج و تطبيقه)، الدكتور: إبراهيم مذكور، الطبعة الأولى والثانية، القاهرة.

١٢١ - في النفس، لأرسطو طاليس، ترجمة: الدكتور عبد الرحمن بدوي، طبع مكتبة النهضة المصرية، سنة ١٩٥٤ م.

١٢٢ - في النفس والعقل لفلاسفة الإغريق والإسلام، للدكتور: محمود قاسم، طبع الأنجلو، سنة ١٩٦٩ م.

١٢٣ - فيدون وكتاب التفاحة، لأرسطو، ترجمة: الدكتور علي سامي النشار وآخر، طبع دار المعارف، سنة ١٩٧٥ م.

١٢٤ - فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة، للإمام الغزالى، طبع الجندي، ( ضمن مجموعة القصور العوالى).

١٢٥ - القسطاس المستقيم، للإمام الغزالى، طبعة الجندي ( ضمن مجموعة القصور العوالى).

١٢٦ - فصص الأنبياء، للتعليق، مكتبة الجمهورية، القاهرة.

١٢٧ - قطر الولي على حديث الولي، للإمام الشوکاني، تحقيق: إبراهيم هلال، نشر دار الكتب الحديثة، سنة ١٩٦٩ م، تحت عنوان: ( ولادة الله والطريق إليها ).

١٢٨ - قوانين حكم الإشراق إلى كافة الصوفية بجميع الأفاق، للشيخ جمال الدين محمد أبي المواهب الشاذلي (٨٠٠هـ)، طبع مكتبة الكليات الأزهرية، سنة ١٩٦٠ م.

١٢٩ - الكتاب التذكاري، محي الدين بن عربي، دار الكتاب العربي، سنة ١٩٦٩ م.

١٣٠ - الكتاب الذهبي للمهرجان الألفي لذكرى ابن سينا، طبع الإداره الثقافية بجامعة الدول العربية، سنة ١٩٥٢ م.

١٣١ - الكشاف في التفسير، للزمخشري، الطبعة الأولى، سنة ١٣٤٣ هـ.

١٣٢ - كشف الظنون، لخاجي خليلة، الطبعة الثانية، الأستانة، سنة ١٩٤٣ م.

١٣٣ - كيمياء السعادة، المنسوب لأبي حامد الغزالى، طبعة الجندي.

١٣٤ - لطائف الأسرار، لابن عربي، أو "كتاب تنزل الأفلاك من عالم الأرواح في الأفلاك" تحقيق: أحمد زكي عطية وطه عبد الباقي سرور، طبع القاهرة، سنة ١٩٦١ م.

١٣٥ - اللمع، لأبي نصر السراج، تحقيق: الدكتور عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور، طبع دار الكتب الحديثة، سنة ١٩٦٠ م.

١٣٦ - المثل العقلية الأفلاطونية، مؤلف مجهول، تحقيق: الدكتور عبد الرحمن بدوي، نشر المعهد الفرنسي للآثار الشرقية بالقاهرة، الطبعة الأولى، سنة ١٩٤٧ م.

١٣٧ - مجلة الرسالة، العدد (٩٣٣-٩٣٢)، سنة ١٩٥١ م.

١٣٨ - مجلة عالم الفكر الكويتية، سنة ١٩٧٠ م.

١٣٩ - مجموعة الثمرة المرضية في الآراء الفارابي، للفارابي، نشر ليدن، الطبعة الأولى.

١٤٠ - مجموعة الرسائل والمسائل، لابن تيمية، الطبعة الأولى، المنار.

١٤١ - مجموعة فتاوى ابن تيمية، (كتاب توحيد الربوبية)، المجلد الثاني، نشر الملك سعود، سنة ١٣٨١ هـ.

١٤٢ - مجموعة في الحكمة الإلهية، للسهروردي، نشر كوريان، مطبعة المعارف، باستنبول، سنة ١٩٤٥ م.

١٤٣ - محى الدين بن عربي، دراسة مقارنة بينه وبين لييتز الألماني، تأليف: الدكتور محمود قاسم، طبع مكتبة القاهرة الحديثة، سنة ١٩٧٢ م.

١٤٤ - مجموعة القصور العوالى من رسائل الإمام الغزالى، طبع الجندي، القاهرة، دون تاريخ.

١٤٥ - المختار من رسائل جابر بن حيان، نشر بول كراوسى، طبع مكتبة الحاخمى، سنة ١٣٥٤ هـ.

١٤٦ - مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، لابن القيم، تحقيق: الشيخ محمد حامد الفقى، طبع أنصار السنة الحمدية، الأولى.

١٤٧ - المدخل إلى التصوف الإسلامي، للسيد الفيضي، القاهرة، الأولى.

١٤٨ - مدخل إلى التصوف الإسلامي، للدكتور: أبو الوفا الفتازاني، طبع دار الثقافة، القاهرة، سنة ١٩٤٧ م.

١٤٩ - المدرسة الشاذلية وإمامها أبو الحسن الشاذلي، للدكتور: عبد الحليم محمود، دار الكتب الحديثة، سنة ١٣٨٧ هـ.

١٥٠ - مذاهب التفسير الإسلامي، جولد تسيهر، ترجمة: الدكتور عبد الحليم النجار، طبع دار الكتب الحديثة، سنة ١٩٥٤ م.

١٥١ - المذهب الإشراقي بين الفلسفة والدين في الفكر الإسلامي، للدكتور: محمد جلال أبو الفتوح، طبع دار المعارف، سنة ١٩٧٢ م.

١٥٢ - المسائل الخمسون في علم الكلام، للفخر الرازي، ضمن مجموعة رسائل، طبع القاهرة، سنة ١٣٢٨ هـ.

١٥٣ - المسائل في أعمال القلوب والجوارح، للمحاسبي، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، طبع عالم الكتب، سنة ١٩٦٩ م.

١٥٤ - المستصفى في علم الأصول، للإمام الغزالى، القاهرة، سنة ١٩٥٦ م.

١٥٥ - المسودة في أصول الفقه، لآل تيمية: (عبد السلام، عبد الحليم، وأحمد عبد الحليم)، تحقيق: محمد محي الدين بن عبد الحميد، القاهرة، سنة ١٣٨٤ هـ.

١٥٦ - مشكاة الأنوار، المنسوب للإمام الغزالى، تحقيق: الدكتور أبو العلا عفيفي، طبع الدار القومية، سنة ١٩٦٤ م، نسخة أخرى ضمن مجموعة القصور العوالى، القاهرة، مكتبة الجندي.

١٥٧ - مشكاة الأنوار الهادمة لقواعد الباطنية الأشرار، للإمام يحيى ابن حمزة العلوى (٦٦٩-٧٤٥ هـ)، تحقيق: الأستاذ محمد السيد الجلينى، دار الفكر الحديث، سنة ١٩٧٣ م.

١٥٨ - معالم الفكر الفلسفى في العصور الوسطى، للدكتور: عبده فراج، الأجللو، الطبعة الأولى.

١٥٩ - المعراج، لأبي القاسم القشيري، تحقيق: الدكتور علي حسن عبد القادر، طبع دار الكتب الحديثة، الطبعة الأولى.

١٦٠ - المعرفة عند مفكري المسلمين، للدكتور: محمد غلاب، طبع الدار المصرية للتأليف والنشر، الطبعة الأولى.

١٦١ - المغني، للقاضي عبد الجبار، تحقيق: الدكتور محمود قاسم والدكتور محمود الخضيري، الجزء الأول، الطبعة الأولى، والجزء الثاني، تحقيق: الدكتور عبد الحليم محمود والدكتور سليمان دنيا، الطبعة الأولى.

١٦٢ - مقدمة ابن خلدون، المطبعة الأزهرية، وطعة الشعب.

١٦٣ - المقصد الأنسى (شرح أسماء الله الحسنى)، للإمام الغزالى، القاهرة، سنة ١٩٦١ م.

١٦٤ - الملامية والصوفية، للدكتور: أبو العلا عفيفي، الطبعة الأولى، القاهرة.

١٦٥ - الملل والنحل، للشهرستاني، تحقيق: الدكتور محمد فتح الله بن بدران، الطبعة الأولى.

١٦٦ - من أفلاطون إلى ابن سينا، للدكتور: جميل صليبا، طبع دار الأندلس، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى.

١٦٧ - مجلة كلية الآداب، المجلد الأول، جا ، مايو سنة ١٩٣٣ م.

١٦٨ - منازل السائرين، لعبد الله الانصارى الھروي، طبع المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية، القاهرة، سنة ١٩٦٢ م.

١٦٩ - مناهج الأدلة في عقائد الملة، لابن رشد، تقديم وتحقيق: الدكتور محمود قاسم، الطبعة الأولى، الثالثة، القاهرة.

١٧٠ - مناهج البحث عند مفكري الإسلام، للدكتور: علي سامي النشار، طبع القاهرة، سنة ١٩٦٧ م.

١٧١ - منبر الإسلام، عدد (١١)، أبريل سنة ١٩٦٣ .

١٧٢ - المنطق الحديث ومناهج البحث، للدكتور: محمود قاسم، طبع دار المعارف، سنة ١٩٧٠ م.

١٧٣ - المنقد من الضلال، لأبي حامد الغزالى، تحقيق: الدكتور عبد الحليم محمود، طبع الأنجلو، الطبعة الثالثة.

١٧٤ - منهاج السنة النبوية، لابن تيمية، للدكتور: محمد رشاد سالم، سنة ١٩٦٢ م، الطبعة الأولى سنة ١٣٢١ هـ.

١٧٥ - المواقفات، للشاطبى، طبعة المنار، سنة ١٩١٤ م.

١٧٦ - موافقة صريح العقول لصحيح المقول، لابن تيمية، (وهو مطبوع بهامش منهاج السنة النبوية)، الطبعة الأولى.

١٧٧ - موقع النجوم ومطالع أهلة الأسرار والعلوم، لابن عربي، طبع القاهرة، سنة ١٣٨٤ هـ.

١٧٨ - البوات، لابن تيمية، طبع إدارة الطباعة المئوية، سنة ١٣٤٦ هـ.

١٧٩ - النبوة إصلاح نقضيه رحمة الله، لسعدى ياسين، طبع بيروت، سنة ١٩٦٨ م.

١٨٠ - النبوة والأنبياء، لحمد علي الصابوني، دار الإرشاد، بيروت، الطبعة الأولى.

١٨١ - النبوة والأنبياء في ضوء القرآن الكريم، أبو الحسن الندوى الهندي، طبع مكتبة وهبة، سنة ١٩٦٥ م.

١٨٢ - النجاة، لابن سينا، طبع الكردي، الطبعة الأولى.

١٨٣ - تقضي المنطق، لابن تيمية، طبع جماعة أنصار السنة الحمدية، الطبعة الأولى، سنة ١٣٧٠ هـ.

١٨٤ - الوحي الحمدي، للسيد محمد رشيد رضا، الطبعة الثانية، سنة ١٣٥٢ هـ.

١٨٥ - هيكل النور، للسهروردي، تحقيق: الدكتور محمد علي أبو ريان، المكتبة التجارية، الطبعة الأولى.

١٨٦ - اليواقت والجواهر، للإمام الشعراوى، طبعة سنة ١٢٧٧ هـ، القاهرة.  
المراجع المخطوطة:

١٨٧ - أعلام النبوة، للماوردي "أبو الحسن علي بن محمد ١٢٤٤ هـ"، حديث دار الكتب المصرية.

١٨٨ - رسائل جنيدية، للجنيد بن محمد، صورة شمسية بمكتبة جامعة القاهرة، رقم (٩٧٥٦)،  
فلسفة إسلامية، تصور.

١٨٩ - رسالة الزيارة، لابن سينا، دار الكتب المصرية، رقم (٢٦٩٤٠ مجاميع)، ضمن  
مجموعة.

١٩٠ - رسالة عن قوله تعالى **«وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُتَّرَكِينَ إِسْتَجَارَكَ»**، لابن تيمية، ضمن مجموعة  
لابن تيمية، رقم (٦٩٥)، تفسير دار الكتب المصرية.

١٩١ - القول الأشبه في حديث (من عرف نفسه فقد عرف ربه)، للسيوطى، دار الكتب المصرية،  
رقم (٢٥ مجاميع)، ضمن مجموعة رسائل.

١٩٢ - القول الجلي في تطور الولي، للسيوطى، دار الكتب المصرية، رقم (٢٨٠١٦ ب).

١٩٣ - الكافي، لأبي جعفر محمد بن يعقوب الكليني، رقم (٢١٢٢٦).

١٩٤ - الكواكب الدرية في ترجم المذاهب الصوفية، للمناوي، رقم (٢٦٠)، تاريخ، دار الكتب  
المصرية.

١٩٥ - ثر الجوهر على حديث أبي ذر، للإمام الشوكاني، مصور بدار الكتب المصرية، رقم  
(٣٢٤٧٣ ب).

(ب) في اللغة الفرنسية:

١- Les Problemes de la vie mystique par Roger Bastide, Premiere  
edition, Paris.

٢- (La Lande): Vocabulaire Technique et Critique de la  
Philosophie, P. V. F. Paris ١٩٥١.

(ج) في اللغة الإنجليزية:

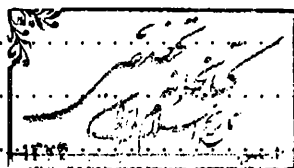
١- ISLAMIC STUDIES, Dr. Sayyed Hossein Nasr, Beirut, first  
published ١٩٦٧.



# محتويات الكتاب

|    |                                                          |
|----|----------------------------------------------------------|
| ٥  | الإهداء .....                                            |
| ٢٥ | تقديم .....                                              |
| ٢٩ | الفصل الأول: نشأة التصوف في البيئة الإسلامية .....       |
| ٢٩ | - تعريف التصوف .....                                     |
| ٣٠ | - مظاهر تأثر التصوف الإسلامي بالفلسفات الأجنبية .....    |
| ٣٦ | - التصوف الملامي وبعده عن الروح الإسلامية .....          |
| ٣٩ | - المصادر غير الإسلامية في التصوف الإسلامي .....         |
| ٤٠ | - المعرفة استيراد أجنبي .....                            |
| ٤٨ | - كلمة تصوف في نفسها دليل غربة التصوف عن الإسلام .....   |
| ٤٨ | - رد على من يقول إن التصوف قد أخذ من لبس الصوف فقط ..... |
| ٤٩ | - كلمة صوفي يونانية في مضمونها .....                     |
| ٥٣ | الفصل الثاني: التصوف السنوي والفلسفة .....               |
| ٥٣ | - تمهيد .....                                            |
| ٥٣ | - نظرية المعرفة الإشراقية .....                          |
| ٥٥ | - المعرفة الإشراقية والتصوف السنوي .....                 |
| ٦٠ | - المعرفة عند أبي يزيد البسطامي ومعراجة الصوفى .....     |
| ٦٣ | - المعرفة عند الجنيد .....                               |
| ٦٨ | - بين الصوفية السنين والفلسفه .....                      |
| ٦٩ | - تصوف المحاسبي .....                                    |
| ٧٠ | - المعرفة عند المحاسبي .....                             |
| ٧٢ | - الخوف والرجاء عند المحاسبي .....                       |
| ٨٠ | - السمة العامة لتصوف المحاسبي .....                      |
| ٨٣ | - المعرفة عند الإمام الغزالى .....                       |
| ٩٩ | الفصل الثالث: الإشراق والتصوف الفلسفى .....              |
| ٩٩ | - تمهيد .....                                            |

|                                                                                                                             |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| - المعرفة الإشرافية عند السهروردي المقتول .....                                                                             | ١٠٤ |
| - ابن مسرة والتصوف الفلسفـي في الأندلس .....                                                                                | ١١٩ |
| - شخصية ابن مسـرة وعـناصر تـكوينـها .....                                                                                   | ١١٩ |
| - معالم مذهب ابن مسـرة .....                                                                                                | ١٢٣ |
| - مدرسة ابن مـسـرة .....                                                                                                    | ١٢٤ |
| - المعرفة عند ابن عـربـي .....                                                                                              | ١٢٥ |
| - تأثيرـه بالـفلـسـفة .....                                                                                                 | ١٢٥ |
| - أثرـ أـفـلاـطـونـ عـلـىـ ابنـ عـربـي .....                                                                                | ١٢٧ |
| - نـفـيـ التـسـوـيـةـ بـيـنـ الـخـلـقـ وـالـحـقـ .....                                                                      | ١٣١ |
| - ماـعـنـدـ ابنـ عـربـيـ مـنـ مـلـامـحـ أـفـلاـطـونـيـةـ .....                                                              | ١٣٣ |
| - ابنـ عـربـيـ وـوـرـاثـةـ الرـسـوـلـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ .....                                                  | ١٣٥ |
| - متـىـ يـكـوـنـ هـذـاـ الـعـلـمـ لـدـيـنـاـ؟ .....                                                                         | ١٤١ |
| - مـظـاهـرـهـ هـذـهـ مـاتـابـعـةـ لـلـرـسـوـلـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ وـأـثـرـهـ فـيـمـاـ أـوـتـيـهـ مـنـ كـشـفـ .. | ١٤٣ |
| - رـأـيـهـ فـيـ الـخـيـرـ وـالـشـرـ وـارـتـبـاطـ ذـلـكـ بـرـأـيـهـ فـيـ الـأـسـمـاءـ الـإـلـهـيـةـ .....                    | ١٤٩ |
| - الذـوقـ وـالـعـلـمـ الـظـاهـرـ عـنـدـ ابنـ عـربـيـ .....                                                                  | ١٥٣ |
| - وـحـدـةـ الـوـجـدـ وـالـعـلـمـ الـلـدـنـيـ عـنـدـ ابنـ عـربـيـ .....                                                      | ١٥٩ |
| الفـصلـ الـرـابـعـ:ـ الـوـحـيـ وـالـنـبـوـةـ عـنـدـ مـتـفـلـسـفـةـ الصـوـفـيـةـ .....                                       | ١٦٣ |
| - النـبـوـةـ عـنـدـ السـهـرـورـدـيـ .....                                                                                   | ١٦٣ |
| - النـبـوـةـ عـنـدـ ابنـ عـربـيـ .....                                                                                      | ١٧١ |
| - فـكـرـةـ الـوـرـاثـةـ فـيـ الـعـلـمـ الـبـاطـنـ .....                                                                     | ١٧٤ |
| - الـعـلـمـ وـالـوـحـيـ عـنـدـ ابنـ عـربـيـ .....                                                                           | ١٧٧ |
| - الـحـقـيـقـةـ الـمـحـمـدـيـةـ عـنـدـ ابنـ عـربـيـ .....                                                                   | ١٨٤ |
| - الـمـعـجزـاتـ عـنـدـ مـتـفـلـسـفـةـ الصـوـفـيـةـ .....                                                                    | ١٩٠ |
| الفـصلـ الـخـامـسـ:ـ الـقـوـلـ بـالـنـبـوـةـ الـمـكـتـبـةـ .....                                                            | ١٩٩ |
| الفـصلـ السـادـسـ:ـ فـكـرـةـ الـوـحـيـ الـنـفـسـ وـبـطـلـانـهـ .....                                                        | ٢٠٥ |
| ❖ الفـصلـ السـابـعـ:ـ إـبـطـالـ الـاسـتـدـلـالـ عـلـىـ النـبـوـةـ .....                                                     | ٢١٣ |
| بالـكـهـانـةـ وـالـجـنـونـ وـالـسـحـرـ وـالـتـصـرـفـ وـتـحـقـيقـ فـكـرـةـ الـمـعـجزـاتـ .....                               | ٢١٣ |



|          |                                    |
|----------|------------------------------------|
| ٢١٤..... | - رسالات السماء وغيبيات البشر      |
| ٢١٩..... | - الناحية المرضية في التنبؤ بالغيب |
| ٢٢٢..... | - قوة التصرف في الكون وقدرة البشر  |
| ٢٣٣..... | ❖ المراجع .....                    |

